EKSISTEN AT ADAT DAL AM
PENCELO 1 DAN HUKUM ADAT D

I I ii | W KEEROM

RPJMO

TR mucn'w,

ey

\ 4“' 3 s
f
1 \'.i " "

Oleh :
Bidang Penelitian dan Pen




Kata Pengantar

Puji Syukur Kehadirat Tuhan Yang Maha Esa, atas kasih karunia dan Rahmat-Nya,
sehingga proses penelitian ini dapat terlaksana dengan baik. Laporan ini berisi hasil kajian
tentang eksistensi masyarakat adat dalam pengelolaan wilayah dan Hukum adat dikabupaten
Keerom.

Kami menyadari bahwa dalam proses penelitian sampai dengan penyusunan laporan ini
masyah sangat jauh dari apa yang diharapkan, baik dari segi Tata Bahasa, susunan kata serta
substansi dari penelitian ini. hal tersebut tidak terlepas dari keterbatasan kami sebagai manusia
biasa. untuk itu, maka kami sangat mengharapkan saran dan kritik yang membangun, guna
memperkaya informasi dalam laporan ini.

penelitian ini dapat dilaksanakan atas kerjasama yang baik, mulai dari perencanaan,
penyusunan alat dan bahan, sampai dengan penyusunan hasil laporan ini. pada kesempatan
yang baik ini, kami ingin menyampaikan terima kasih yang sedalam-dalamnya, kepada :

e Pemerintah Kabupaten yang telah memberi ijin dalam pelaksanaan penelitian di wilayah
administratif Kabupaten Keerpm.

e Ketua Dewan Adat Daerah Keerom.

e Pemerintah kampung, tokoh masyarakat, tokoh adat, tokoh pemuda, tokoh Agama, serta
tokoh perempuan dan masyarakat pada lokasi penelitian, yang telah berpartisipasi aktif
dalam penelitian ini dan kepada semua pihak yang telah mendukung terlaksananya
penelitian ini yang tidak sempat kami sebutkan satu-persatu.

Kiranya Tuhan sumber segala pengetahuan dan berkat, selalu memberkati kita semua.

Akhirnya, dengan penuh kerendahan hati dan kesadaran atas keterbatasan dalam tulisan
ini, maka kami bersedia menerima kritik dan saran-saran yang membangun dalam

penyempurnaannya.

Jayapura, Medio 2022



Daftar Isi

Kata PeNgantar ...........o.ouitiiiii s
D = |
Bab I Pendahuluan ........ ..o
1.1 Latar BelaKang .......ooooeiiinii i
1.2, Permasalanan ... e
L3 TUJUN e e ———
I O 11 o |
15, INAIKATOT ..ot
LG =T [~ A ] 1 o PSR
1.7. Strategi dan Tahapan Pelaksanaan ................cocooiiiiiiii i
1.8  ReSIKO dan SOIUSI. .....oviiitii e
1.9, WaAKIU oo
1.10 Pengorganisasian Kerfa. . ......c.oueiniiritit e
Bab Il Gambaran Umum Wilayah ...
2.1. Letak, Luasdan Batas Wilayah ...............ccoiiiii i,
2.2, Kondisi Demografis ........cooiiiiiii
2.3.  Sarana Prasarana UmUM ... ..ot e
2.4, AKSESIDIIAS ...
2.6.  Kondisi EKONOMI ... e
Bab 111 Kerangka Teoritis dan Metodologi Penelitian ....................cooooeiiin.

Bab IV Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan wilayah dan

Hukum adat di Kabupaten Keerom ...............ccoooiiiiiiiiiiiiiiiiieene
4.1, SUKU EMBIM . e
4.2, SUKU DI .ot e
4.3, SUKU DA ..ot

4.4, SUKU NUNUWET (TOWE) ..entiiei ittt et et e e et aeee e

~N N o oo~ AN W R R

11
13
15
17
19

24

38
44
48
59



4.5.  Suku Yetfa/ Saitugar/ Webma ...........coooiiiiiii e 70

4.6. SUKUMENANGKI ... 80
A7, SUKUNYAU ..o e e 82
4.8, SUKU ADIaD ..ettiiii e 90
4.9, SUKU MaANBIM ..o e e 90
410 SUKU WAISA ...t 102
411 SUKU FermManggen ......ooinritie it e 106
412 SUKU FING .o 108
4.13 SUKU TabU - EISENG. ....viiti e e e 111
4,14 SUKU BEYAD0Q ..ot 113
Babh. V PeNULUD ..o 119
5.1, KeSIMPUIAN ..o 119
0.2, SAIAN e 120

DAl PUSTAKA .. 122



BAB 1
PENDAHULUAN
1.1. Latar Belakang

Masyarakat Hukum adat adalah sekelompok orang yang secara turun temurun bermukim
di wilayah geografis tertentu di Negara Indonesia karena adanya ikatan pada asal usul
leluhur, hubungan yang kuat dengan tanah, wilayah, sumber daya alam, memiliki pranata
pemerintahan adat, dan tatanan hukum adat di wilayah adatnya (Undang-undang No. 21
Tahun 2001 tentang Otonomi Khsusu di Provinsi Papua).
Adat merupakan aturan (perbuatan) yang lazim di turut atau dilakukan sejak dahulu kala;
adat itu cara kebiasaan yang merupakan wujud dari kebudayaan yang terdiri atas nilai —
nilai budaya, norma hukum, dan aturan yang satu dengan lainnya berkaitan menjadi satu
sistem dan di patuhi sebagai kebiasaan atau tradisi (KBI edisi 4. 2011.8)
Dalam teori relativisme kebudayaan mengatakan; ‘“satu unsur atau adat dalam
kebudayaan tak dapat di nilai dengan pandangan yang berasal dari kebudayaan lain,
melainkan dari sistem nilai yang pasti ada di dalamnya sendiri”. Adat bersifat pribadi
artinya suatu adat masyarakat tertentu hanya bisa di pahami dengan mendekatkan diri
pada nilai — nilai budaya yang ada dalam masyarakat pemilik adat tersebut (Montesquieu
(1689 — 1755)
Prinsip-prinsip dan pola-pola penguasaan lahan pada masyarakat adat di Tanah Papua
dapat tidak terlepas dari sistem kepemimpinan yang dianut.
Secara garis besar, pola penguasaan lahan pada wilayah Papua yaitu
1. Sistem penguasaan Lahan secara Komunal

merupakan pola pengelolaan secara kolektif etnik yang mengatur sistem hak ulayat

tanahnya melalui clan.
2. Sistem penguasaan lahan melalui keluarga Inti atau Individu.

berdasarkan hasil-hasil Kajin antropologi, yang termasuk dalam kategori ini adalah

orang Mee.

Perkembangan waktu saat ini, pola kepemilikan dan penguasaan lahan pada sistem ini

kemudian berkembang dan mulai diadopsi serta diadaptasikan oleh berbagai

kelompok masyarakat adat yang ada di atas Tanah Papua. sistem sertifikasi Tanah

menjadi bentuk cikal bakal penyebaran sistem ini.

Proses pembangunan yang terjadi diatas wilayah masyarakat adat terkadang

berbenturan dengan sistem nilai, norma dan aturan-aturan adat yang berlaku dalam

kelompok-kelompok masyarakat. Perkembangan adat masyarakat di Papua, berubah



seiring dengan perkembangan dan tuntutan masa, bukan saja tuntutan sosial, budaya,
ekonomi dan politik, tetapi juga sistem hukum nasional turut berubah pula. Pembangunan
dewasa ini, mengalami perkembangan yang begitu pesat dan semua orang termasuk
masyarakat adat perlu memproteksi diri dan wilayahnya. Untuk itu pengakuan atas
kebudayaan dan wilayah masyarakat adat perlu didasari oleh satu payung hukum yang di
hasilkan oleh pemerintah daerah dan masyarakat adat itu sendiri. Disadari pula bahwa
pengakuan konstitusi negara terhadap masyarakat adat, sehingga perlu ditindaklanjuti
dengan langkah konkrit pemerintah di daerah melalui kebijakan — kebijakan yang secara
nyata memberikan dampak terhadap perlindungan dan juga pengakuan hak-hak
masyarakat adat di wilayahnya. Situasi dan kondisi hari ini komoditi-komoditi penting
yang terdapat di atas tanah-tanah adat tersebut, seperti hutan; mineral (termasuk emas dan
tembaga); dan minyak bumi yang menarik perhatian investor untuk membangun kegiatan
ekonomi skala besar. Akibatnya usaha-usaha konsesi seperti pembalakan hutan,
pertambangan mineral dan perkebunan banyak dibangun di berbagai pelosok provinsi
tersebut.

Keberadaan  masyarakat hukum  adat tidak saja telah  mendapatkan

perlindungan secara yuridis konstitusional sebagaimana diatur dalam Pasal 18B

ayat (2), melainkan perlindungannya lebih kuat lagi karena dipertegas dalam Pasal

28I tentang HAM. Di satu pihak, secara yuridis, otonomi desa yang bersifat otonom

asli diakui oleh negara. Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 menyatakan secara jelas “Negara

mengakui dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-hak
tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan perkembangan masyarakat dan
prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia yang diatur dalam undang-undang. selain itu

Upaya Pengakuan terhadap hak ulayat atas tanah masyarakat adat juga mendapatkan

dukungan dari beberapa instrument hukum nasional maupun internasional lainnya seperti:

1. Deklarasi PBB tentang Hak-hak Masyarakat Pribumi (UNDRIP) yang berisi tentang
Free, Prior, Inform, Consent (FPIC).

2. Konvensi ILO 107 Tahun 1957 dan Konvensi ILO 169 Tahun 1989, serta Deklarasi
Perserikatan Bangsa-Bangsa (Deklarasi PBB) tanggal 13 September 2007 secara
rinci telah mengatur mengenai pengakuan terhadap hak-hak masyarakat hukum adat.
Sebagai konsekuensinya kebijakan atau politik hukum negara-negara anggota PBB
seharusnya sejalan dengan isi konvensi dan deklarasi tersebut

3. Undang-undang No. 26 Tahun 2007 Tentang Penataan Ruang, Pasal 65 ayat (1)

Penyelenggaraan penataan ruang dilakukan oleh pemerintah dengan melibatkan



peran masyarakat. Dan ayat (2) Peran masyarakat dalam penataan ruang
sebagaimana dimaksud pada ayat (1) dilakukan, antara lain, melalui: a. partisipasi
dalam penyusunan rencana tata ruang; b. partisipasi dalam pemanfaatan ruang; dan c.
partisipasi dalam pengendalian pemanfaatan ruang.

4. PP 15 Tahun 2010, Pasal 20 Sub (b) Pelibatan peran masyarakat dalam dalam
perumusan konsepsi rencana tata ruang.

5. Melalui Undang-undang No. 21 Tahun 2001 tentang Otonomi Khusus bagi Papua
pemerintah mengakui hak-hak masyarakat adat Papua, terutama yang diatur melalui
pasal-pasal 43 dan 44. Undang-undang ini memberi momentum yang luar biasa bagi
gerakan masyarakat adat di Papua (termasuk provinsi Papua Barat) untuk
mendapatkan pengakuan atas keberadaan mereka dan mempertahankan hak mereka
yang sebelumnya diabaikan.

6. Putusan Nomor 35/PUU-X/2012 terkait status hutan adat bukan diwilayah hutan

negara.

untuk kepentingan tersebut, maka perlu dilakuakn sebuah upaya dalam Inventarisasi,
Pemberdayaan dan perlindungan/ proteksi serta promosi atas keberadaan masyarakat

hukum adat melului sebuah kajian sosial budaya yang terintegrasi.

1.2. Permasalahan
Sampai pada saat ini anggapan—-anggapan mengenai racisme masih dipraktekan dalam
pelbagai bentuk dan manifestasinya. Ada sejumlah warga masyarakat menggunakan
paham etnis yang superior mengancam etnis yang inferior. Kondisi ini kembali
diperparah oleh kurang adanya informasi yang rinci terhadap masyarakat dan kebudayaan
orang Papua. Disatu sisi kondisi kelemahan ini digunakan sebagai alasan yang ampuh
untuk menggeneralisir kemampuan rohani orang papua. Disisi lain, kelemahan ini
dijadikan sebagai peta kelemahan untuk mengeksploitir pelbagai sumber daya alam.
Pelbagai macam tanggapan balik warga masyarakat lokal biasanya di eliminasi dengan
pressure politik, yaitu dengan kata kunci PKI, OPM dan sederetan organisasi
pemberontakan lainnya. Kita tidak pernah jujur mengatakan bahwa orang Papua butuh
waktu yang relatif cukup untuk mengetahui segala informasi agar mereka bisa menjadi

tuan diatas tanahnya sendiri.



Dampak yang muncul adalah konflik vertical antara kelompok-kelompok masyarakat adat
dalam suku yang semakin melemahkan posisi masyarakat adat, baik dalam status,
kelembagaan maupun hak-hak dasarnya.

Adapun permasalahan yang sering muncul adalah kurangnya pengetahuan tentang
keberadaan masyarakat adat secara luas oleh para pengambil kebijakan, baik di tingkat
nasional maupun di tingkat daerah dalam proses pembangunan yang dilakukan pada
masyarakat adat diatas wilayah dan Hukum adatnya. Oleh karena itu, maka identifikasi
dan pendokumentasian masyarakat adat menjadi penting untuk dilakukan, seiring
semakin banyaknya tantangan yang harus dihadapi oleh masyarakat adat untuk
mendapatkan pengakuan dari negara dan makin masifnya pembukaan lahan oleh
perkebunan besar sampai dengan pengembangan infrastruktur dalam sebuah proses

pembangunan daerah.

1.3. Tujuan
Tujuan dari kegiatan ini, yaitu :
1. Tujuan Umum
e ldentifikasi data sosial budaya Masyarakat Adat di Kabupaten Keerom
e Memperoleh gambaran tentang pola Pengelolaan Lahan
e Identifikasi Kelembagaan adat dan sistem hukum adat
e Memperoleh Gambaran sistem Organisasi Sosial-Ekonomi Pola dan potensi
pemanfaatan lahan berdasarkan ruang kelola tradisional
2. Tujuan Khusus
e Dokumentasi Atribut adat
Identifikasi dan inventarisir wilayah maupun ruang-ruang kelola adat serta

norma-norma dan aturan adat yang berlaku diatasnya.

1.4. Output:
Hasil yang ingin dicapai dari kegiatan ini adalah:
1. Profil masyarakat adat di Kabupaten Keerom
2. Pola Ruang Kelola Tradisional masyarakat adat
3. Sistem Kelembagaan adat di kabupaten di Kabupaten Keerom
4

. Organisasi Sosial dan Ekonomi masyarakat adat



1.5. Indikator

yang menjadi indikator capai dari kegiatan ini adalah sebagai berikut :

Sketsa wilayah pengelolaan Masyarakat adat.
Bentuk Organisasi sosial dan kepemimpinan adat dalam pegelolaan wilayah adat
Aktifitas pengelolaan wilayah berdasarkan kearifan Lokal masyarakat

Hukum dan konflik dalam pengelolaan wilayah.

1.6. Target Grup

Kelompok sasaran dari kegiatan ini adalah seluruh masyarakat hukum adat lokal

dikabupaten Keerom yang terdiri dari :

Tokoh adat yang terdiri dari Kepala suku
Lembaga/ Dewan Adat suku

Kelompok Perempuan

Kelompok Pemuda

Pemerintah daerah kabupaten Keerom

1.7. Strategi dan Tahapan Pelaksanaan

Dalam proses ini, beberapa tahapan yang direncanakan akan dilakukan adalah sebagai
berikut :

7
L X4

7
A X4

Strategi

Untuk dapat memperoleh hasil yang maksimal dalam penelitian ini, maka beberapa
strategi yang digunakan adalah sebagai berikut :

1. Studi Literatur

2. Kordinasi dengan Pemerintah Setempat, Lembaga Agama dan Lembaga Adat 8
suku

3. Kunjungan Lapangan

4. Pengumpulan data Primer (Obeservasi, Interview, FGD)

5. Penulisan Laporan

6. Workshop Hasil Penelitian

Tahapan Kegiatan
1. Penyusunan dan Finalisasi ToR, Budget kegiatan.
Sebagai Syarat adminstrasi dalam pelaksanaan kegiatan dan penyesuaian Bentuk

kegiatan dengan capaian yang akan dihasilkan dalam periode program.



2. Sosialisasi Program Kerja Jerat Papua

Hal ini dilakukan sebagai bentuk membangun kesepahaman dan sinergisitas

Program Kerja berasama Stekholder di daerah.

3. Pelaksanaan Kajian dan Penyusunan Laporan

Kegiatan lapangan dilaksanakan selama 14 hari kerja, terhitung tanggal 15 — 30

Agustus 2022

o Kegiatan akan diawali dengan Melakukan kordinasi dengan pihak terkait,
diantaranya Kesbangpol kabupaten, Badan Perencanaan Pembangunan
Kabupaten Keerom, LMA/ Dewan Adat, Kepolisian, pemerintah distrik,
kampung, Lembaga agama serta kelompok-kelompok suku diwilayah adat
masing-masing.

e Kunjungan lapangan pada lokasi sampel suku dan pengumpulan data

menggunakan metode yang telah dipersiapkan.

4. Penyusunan Laporan dan Percetakan

Lokakarya hasil kajian

6. Distribusi Hasil Penelitian

1.8. Resiko dan Solusi

Potensi resiko yang dapat mempengaruhi pelaksanaan penelitian ini dan cara untuk
antisipasinya adalah sebagai berikut :

No

Resiko Solusi

o Memastikan bahwa situasi dan kondisi pada lokasi
kajian dalm keadaan baik dan aman sebelum kegiatan

o Selalu berkordinasi dan melaporkan kondisi setiap
saat.

¢ Kordinasi dengan pihak keamanan diwilayah kegiatan

e Membangun komunikasi yang baik dengan
Masyarakat, Tokoh Adat dan Tokoh Agama serta
pemerintahan setempat

Keamanan Peneliti

Kondisi lapangan yang tidak Melakukan kordinasi dengan Penanggungjawab kegiatan
sesuai dengan rencana untuk penyesuaian situasi dan kondisi lapangan




1.9. Waktu

Adapun waktu kegiatan adalah sebagai berikut :

Aktifitas Juli Agustus September Ket

Z
o

2 3 1 2 3 4

Persiapan Alat dan Bahan

Kordinasi

Sosialisasi  Program  Jerat

Pengumpulan data lapangan

Penyusunan Laporan

Lokakarya Hasil Kajian

Finalisiasi laporan

O N OO | W N -

Cetak

1.10. Komposisi Team
Organisasi kerja dalam pelaksanaan kegiatan ini adalah sebagai berikut :

Penanggung Jawab : SE JERAT Papua
Pelaksana . Litbang Jerat Papua
: Bidang MPD

: Bagian Keuangan
Team Peneliti : Petrus Pit Supardi

: Rocky J. Warpur



BAB Il
Gambaran Umum Kabupaten Keerom

2.1.  Letak, Luas dan Batas Wilayah

Secara etimologi, kata Keerom berasal 2 suku kata, yaitu Keer hom yang artinya

14050 E 420000 T40350°E 4sooo0 e oE
L N L N H

KAJIAN LINGKUNGAN HIDUP STRATEGISI
RPJMD KAB. KEEROM
PROVINSI PAPUA

T
24505

T

9680000

PETA BATAS ADMINISTRASI
KAB. KEEROM
PROVINSI PAPUA
Diagram Lokasi

F5S

Leg-enda
————— Batas Kabupaten - Mannem
~==w=1 Batas Negara - Senggi
Batas Kecamatan | [ Skanto
- Arso - Towe
_é - Arso Barat - Waris
) - Arso Timur i‘ Web
- Kaisenar - Yaffi

Sumber
1. Peta Rupa Bumi Indonesia (RBI)
Badan Informasi Geospasial(BIG)
2. BAPPEDA Provinsi Papua
3. Dinas Lingkungan Hidup Provinsi Papua
4. Hasil Analisis Tim, 2020

9620000

Papua New Guinea

9560000

4 N 2358 18 27
Kilometerg
™

SistemProyeksi U P,
Datum 1...WGS 1984 u;
Sitem Grid  Grid Goografis | 2UNUngan Bintang

UTM Zone 545

9560000

T T T
40°50" 420000 480000

“Ker;1bali Pulang Ke Rumah” yang wp;ertama kali diucapkan oleh P.
Frankenmolen OFM kepada masyarakat pengantarnya karena mereka tidak dapat
menyebrangi Kali Paik dalam kondisi Banjir'. Dalam rekaman sejarah yang
dilalui oleh tim expedisi pimpinan seorang Marine Belanda bernama C. Ruhl
yang sedang melaksanakan tugas survey batas-batas wilayah antara Nieuw
Guinea-Jerman sekitar tahun 1909 secara tidak sengaja banyak bertemu dengan
orang-orang asli Keerom?.

Kabupaten Keerom merupakan salah satu kabupaten di Provinsi Papua yang
sebelum berdiri menjadi kabupaten merupakan bagian dari Kabupaten Jayapura.
Keerom sendiri menjadi daerah autonomi baru berdasarkan Undang-Undang
No.26 Tahun 2002 dengan nama Kabupaten Keerom dan lepas dari
Kabupaten Induk Jayapura pada Provinsi Papua. Namun, jauh sebelum
menjadi daerah autonomi baru, wilayah Keerom sendiri telah mengalami
proses perkembangan dan fragmentasi daripada pemerintahan lokal menuju

moden yang diwali dengan (a) pembentukan Kepala Pemerintahan Setempat

T TERMARJINALISASI KELAPA SAWIT Resistensi dan Coping Orang Workwana Papua, Bernardus Renwarin,
Satya Wacaya University Press, 2017 : 85-86
2 Hugo Warami; Identitas Orang Keerom : Prespektif Studi Etno Linguistik, 2014 : 401



(KPS) antara 1963-1974, (b) tahun 1974 wilayah Keerom terbagi menjadi empat
kecamatan, iaitu: Web, Senggi, Waris, dan Arso, (c) pembentukan wilayah
Pembantu Bupati tahun 1978, dan (d) tahun 1991 wilayah Pembantu Bupati
Keerom dirubah menjadi Badan Koordinasi Pemerintahan Wilayah Keerom
(Bakorpem) yang dipimpin oleh Drs. Billy Jamlean hingga menjadi daerah
autonomi baru. Sampai dengan tahun 2021, Kabupaten Keerom telah
memekarkan wilayah distrik menjadi 11 distrik, yaitu Distrik Web, Towe, Yaffi,
Senggi, Kaisenar, Waris, Arso, Arso Timur, Arso Barat, Mannem, dan Skanto.

Luas Daerah menurut HKecamatan (26), 2021
Area of Subdistrict (%), 2027

1 71% 1“7"
AM Bam ~ \}

Amﬂm_‘-—L

3,68%

Web

Sumber/Source : Badan Pertanahan Nasional / National Land Agency

Pada awal pembentukan Kabupaten Keerom hanya terdiri dari 5 distrik yaitu
Distrik Arso, Skanto, Senggi, Web, dan Waris. Menempati wilayah seluas 9.365
Km2, Kabupaten Keerom memiliki letak geografis yang berbatasan langsung
dengan Negara Papua New Guinea (PNG) di sebelah timur. Sedangkan wilayah
sebelah selatan berbatasan dengan Kabupaten Pegunungan Bintang, di sebelah
utara berbatasan dengan Kota Jayapura, dan Kabupaten Jayapura di sebelah barat.
Secara geografis kabupaten ini berada di antara 140°15° - 141°0° Bujur Timur
dan 2°37°0” - 4°0°0” Lintang Selatan. Dengan ketinggian berkisar antara 0
sampai 2.000 meter di atas permukaan laut (Mdpl). Wilayah Kabupaten Keerom
merupakan lereng dengan kemiringan, lebih dari 40 persen. Sebagian besar
wilayah yakni seluas 5.722,96 Km2 (61,11% dari total wilayah) berada pada
ketinggian 400 — 1.500 Mdpl. Distrik Arso, Skanto, dan Arso Timur merupakan
wilayah terendah dengan ketinggian di antara 0 sampai 1.000 Mdpl. Dari
kesebelas distrik yang ada, Distrik Senggi yang berada di sisi barat daya



420000 480000
L N

2 | KAJIAN LINGKUNGAN HIDUP STRATEGISl
ik B RPJMD KAB. KEEROM
PROVINSI PAPUA

PETA RENCANA POLA RUANG
RTRW KAB.KEEROM TAHUN 2013-2033|
PROVINSI PAPUA

DiagJam Lokasi

9680000

1508

seavere
Legenda

9620000

————— Batas Kabupaten Bl «awasan Bergambut

=== Batas Negara Bl «owasan Suaka Alam
Batas Kecamatan

Perkebunan

Pertanian Tanaman Pangan Permukiman

B +utan Lindung W Pertambangan Rakyat
22 -2 - Hutan Produksi - Hortikultura
I uten Procuksi Konversi [ Peternakan

B iuten Produksi Terbatas Sempadan Sungai

Papua New Guinea

Sumber

/1
N 02529 18 1. Peta Rupa Bumi Indonesia (RBI)

Badan Informasi Geospasial(BIG)
2. BAPPEDA Provinsi Papua
3. Dinas Lingkungan Hidup Provinsi Papua
4. Hasil Analisis Tim, 2020

27
Kilometerg

SistemProyeksi : ...UTM P, — =

Datum WGS 1984 u 5

Sistem Grid - ....Grid Geografis ®9unungg,, Bintang®
UTM Zone 545 ng

T T T
420000 R 480000

9560000

tarik yang memiliki wilayah terluas yaitu 2.538,00 Km2 atau 27,10 persen dari
total luas wilayah Kabupaten Keerom. Sedangkan Mannem merupakan distrik
dengan luas wilayah yang paling kecil seluas 160,36 Km2 atau hanya 1,71
persen. lIbukota kabupaten yang berlokasi di Distrik Arso secara langsung
berdampak terhadap kemudahan bagi wilayah yang terdapat di distrik ini untuk
mengakses pusat pemerintahan. Wilayah berikutnya yang memiliki jarak relatif
dekat dengan ibukota kabupaten adalah Distrik Arso atau sejauh 2,4 Km.
Sedangkan distrik yang memiliki jarak terjauh dari ibukota kabupaten adalah
Distrik Towe sejauh 185,4 Km sehingga akses tercepat hanya dapat ditempuh
menggunakan  transportasi udara. Berdasarkan jarak tempuh yang
menghubungkan suatu distrik ke distrik lainnya, jarak terdekat menghubungkan

antara Distrik Arso Timur dan Mannem yang berkisar 15,9 Km.

Sedangkan Distrik Towe yang berada di ujung tenggara yang relatif masih
terisolir dan sulitnya medan yang ditempuh menyebabkan akses dari kampung
menuju ibu Kkota distrik harus ditempuh dengan berjalan kaki. Sebagian besar

kampung di distrik ini harus berjalan beberapa kilometer untuk mencapai pusat

pemerintahan.
No Distrik Ibukota Luas (km?) Kampung
1 | Waris Pund 714,43 Ampas, Banda, Bompai, Kaffam, Kalimala,
Pund, Sack, Yuwainda
2 | Arso Arso Kota 215,08 Arso Kota, Asyaman, Bagia, Biboisi,

10



Kwimi, Sawabuun, Sawanawa, Ubiyau,
Workwana, Yamta, Yanama, Yuwanaim

3 | Senggi Senggi 2.538,00 Molof, Namla, Senggi, Usku, Waley,
Woslay

4 | Web Umuraf 714,43 Dubu, Embi, Semografi, Tatakra, Umuraf,
Yamraf Dua

5 | Skanto Jaifuri 1.504,65 Alang-alang Raya, Arsopura, Gudang
Garam, Intaimelyan, Jaifuri, Naramben,
Saefen Empat Dua, Skanto, Traimelyan,
Walma, Wiantre, Wulukubun

6 | Arso Yetti 340,48 Amyu, Kibay, Kikere, Kriku, Petewi,

Timur Sangke, Skofro, Suskun, Yetti

7 | Towe Towe Hitam 711,75 Bias, Jember, Lules, Milki, Niliti, Pris,
Tefalma, Towe Atas, Towe Hitam

8 | Arso Barat | Sanggaria 215,08 Baburia, Dukwia, Ifia-fia, Sanggaria, Warbo,
Yammua, Yatu Raharja, Yowong

9 | Manem Wonorejo 160,36 Pyawi, Sawyatami, Uskwar, Wambes,
Wembi, Wonorejo, Yamara

10 | Yaffi Yabanda 481,43 Akarinda, Amgotro, Fanenumbu, Jifanggry,
Monggoafi, Yabanda, Yuruf

11 | Kaisenar Kaisenar 405,45 Kaisner, Kiamra, Liket, Onam, Tefanma
Satu

Sumber : Kerom dalam Angka 2021

Bahkan, Kampung Towe Atas dan Towe Hitam untuk menuju pusat Distrik
Towe, harus menempuh perjalanan yang lama dengan jalan kaki sehingga untuk

mempercepat akses ke ibukota distrik maka masyarakat menggunakan pesawat.

2.2. Kondisi Demografi
Berdasarkan data penduduk Kabupaten Keerom tahun 2015, tercatat jumlah
penduduk kabupaten Keerom mencapai 53.694 jiwa, yang terdiri atas 28.896
orang penduduk laki-laki (53,82 persen) dan 24.798 orang penduduk
perempuan (46,18 persen) yang tersebar dalam 13.026 rumah tangga.
Distrik Arso Barat memiliki tingkat kepadatan tertinggi yaitu 47 orang
orang/km?®. Sedangkan yang terendah di Senggi dan Kaisenar yang hanya 1

orang/km?.

11



Jumlah Kepadatan Penduduk berdasarkan distrik
di kabupaten Keerom Tahun 2020

No Distrik Penduduk (Jiwa) Persentase (%/0) Kepadatan penduduk per
Km?
1 Web 1.483 2,41 2
2 Towe 896 1,45 1
3 Yaffi 1.201 1,95 2
4 Senggi 2.695 4,37 1
5 kaisenar 350 0,57 1
6 Waris 3.425 5,56 4
7 Arso 15.190 24,65 11
8 Arso Timur 3.163 5,13 9
9 Arso Barat 11.823 19.19 55
10 Skanto 17.000 27,59 11
11 Manem 4.397 7,14 27
61.623 100,00 7

Sumber : RPIJMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025

Laju pertambahan penduduk kabupaten Keerom per Tahun, Periode 2010 -

2021
Tahun Jumlah Penduduk
2020 61.623 Jiwa
2019 57.100 Jiwa
2018 55.700 Jiwa
2017 55.000 Jiwa
2016 54. 100 Jiwa
2015 53.600 Jiwa
2014 53.000 Jiwa
2013 51.700 Jiwa
2012 50.600 Jiwa
2011 49.800 Jiwa
2010 49.000 Jiwa

Sumber : Kabupaten Keerom dalam Angka 2020
Tahun 2020 jumlah penduduk di Kabupaten Keerom sebesar 61.623 jiwa,

dimana sebanyak 17.000 jiwa atau 27,59 persen berada di distrik skanto.
Selanjutnya sekitar 15.190 atau 24,65 persen berada pada distrik arso.
Sedangkan untuk distrik kaisenar hanya memiliki jumlah penduduk
sebanyak 350 jiwa atau 0,57 persen. Sehingga konsentrasi pemerataan
pembangunan, perlu memperhatikan kondisi faktual penyebaran penduduk.
Namun jika mengamati jumlah kepadatan penduduk, maka 7 jiwa/km2

secara keseluruhan d kabupaten keerom, tantangan penyebaran penduduk



antar distrik memiliki pola dan struktur penyebaran yang berberda. Oleh
sebab itu, percepatan dan pemerataan pembangunan memerlukan inovasi

pembangunan.

2.3. Sarana Prasarana Umum
Sarana dan prasaran merupakan hal yang penting dlaam proses
pengembangan sebuah wilayah. Dengan adanya pemekaran kabupaten
Keerom, maka peningkatan kualitas layanan pemerintah melalui
pengembangan sarana prasarana menjadi prioritas.
Berbagai bentuk sarana dan prasarana yang ada di kabupaten Keerom dapat

dilihat pada penjelasan berikut:

2.3.1. Pendidikan
Dalam rangka pengingkatan kualitas sumber daya manusia di kabuaten
Keerom, maka pembangunan sarana dan prasaran pendidikan menjadi
penting dilakukan oleh pemerintah kabupaten. Berdasarkan data ststistik
kabupaten Keerom Tahun 2020, Pembangunan pendidikan di Kabupaten
Keerom secara umum dapat dikatakan memiliki capaian yang baik.

No Distrik SD SMP
Sekolah Guru Sekolah Guru

1 | Web 3 14 1 14
2 Towe 6 25 1

3 Yaffi 4 26 1 9
4 | Senggi 8 49 1 16
5 Kaisenar 2 8 - -
6 | Waris 5 34 2 26
7 Arso 10 127 3 52
8 Arso Timur 9 48 2 20
9 Arso Barat 9 98 2 52
10 | Mannem 5 56 1 20
11 | Skanto 13 149 2 43

Total 74 634 16 259

Sumber : RPJIMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025
Secara total, APS Kabupaten Keerom tahun 2015 tertinggi berada pada
kelompok usia SMP/Sederajat atatu usia 13-15 tahun yaitu sebesar 92,06



2.3.2.

persen dan yang terendah adalah kelompok usia SMA/Sederajat atau 16-18
tahun yaitu 80,90 persen. Harapan Lama Sekolah (HLS) penduduk
perempuan Kabupaten Keerom adalah 11,59 tahun dan HLS laki-laki
adalah 11,50 tahun. Tingkat pendidikan penduduk 15 tahun ke atas pada
umumnya telah menyelesaikan jenjang pendidikan SMP atau jenjang di
atasnya vyaitu sebanyak 55,36 persen. Hal ini sejalan dengan gambaran
rata-rata lama sekolah penduduk Kabupaten Keerom sebesar 6,85 tahun
yang berarti penduduk Kabupaten Keerom pada umumnya belum
menyelesaikan program wajib belajar 9 tahun atau jenjang SMP.
Kesehatan

Pada 2016 Kabupaten Keerom telah memiliki 10 Puskesmas dan 53
Puskesmas Pembantu (Pustu). Selain itu, untuk memudahkan akses
masyarakat terhadap pelayanan kesehatan, Kabupaten Keerom juga
memiliki fasilitas puskesmas keliling berupa kendaraan roda 4 sebanyak
16 unit.

3 £ .

No = T = |8 = 3 |8 |B
5 = = £ = S =2 S

a & = i< £ = = <

£ =; 5 =3 a
o

1 Web - - 1 3 6 - -
2 Towe - - 1 2 10 - -
3 Yaffi - - 1 1 7 - -
4 Senggi - - 1 5 8 - -
5 kaisenar - - 1 - - - -
6 Waris - - 1 10 13 - -
7 Arso 1 - 1 9 18 - 3
8 Arso Timur - - 1 5 7 - -
9 Arso Barat - - 1 5 10 - -
10 Mannem - - 1 5 9 - 1
11 Skanto - - 1 7 21 - 3
TOTAL 1 0 11 52 109 0 7

Sumber : RPJMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025

Peningkatan derajat kesehatan juga diusahakan dengan penambahan
jumlah tenaga kesehatan. Di Kabupaten Keerom, terdapat 23 dokter untuk
melayani 53.694 penduduk. Sedangkan raasio ideal perawat adalah



terdapat 158 perawat untuk melayani 100.000 penduduk. Di Kabupaten
Keerom terdapat 119 perawat untuk melayani 53.694 penduduk

Rasio Dokter per satuan Penduduk per

1000 penduduk 0,79 0,73 0,57 0,54 0,45
Rasio Tenaga Perawat per satuan

penduduk per 1000 penduduk 3,27 3,74 4,64 4,06 2,19
Rasio tenaga bidan per satuan penduduk

per 1000 penduduk 2,11 2,33 2,35 1,82 1,23

Sumber : RPIMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025

2.4. Aksesibilitas

Sarana transportas di Kabupaten Keerom cukup beragam. Sebagian wilayah
telah dapat diakses melalui jalan darat. Namun beberapa daerah untuk
mencapainya harus menggunakan speedboat/ perahu/ katingting (pereahu
bermesin) bahkan menggunakan pesawat/helikopter.
Pada umumnya kondisi jalan di Kabupaten Keerom dalam kondisi yang
baik. Perbaikan yang telah dilaksanakan telah mengakibatkan meningkatnya
kualitas jalan pada tahun 2016 dibandingkan tahun 2014.
Berdasakan data, panjang jalan yang menjadi kewenangan Kabupaten
Keerom pada tahun 2020 yaitu 673.731 km2. Namun hanya 283.107 km2
yang dalam kondisi baik. Sedangkan sekitar 390.624 km2 masih perlu
adanya optimalisasi ketersediaan jalan dalam kondisi baik dimasa yang akan
datang. Selain akses menuju ibukota keerom, ibukota distrik, dan juga
kampung. Ketersediaan jalan produksi penting untuk dikembangkan. Hal ini
disebabkan pertanian secara umum, merupakan sektor potensial untuk
dikembangkan di Kabupaten Keerom

Capaian Kinerja Perumahan, dan Pertanahan

Kabupaten Keerom Periode 2017-2020

No Indikator 2017 2018 2019 2020
1 | Rasio rumah layak huni 14,00 14,30 14,70 12,00
2 | Rasio permukiman layak huni 90,00 90,00 90,00 90,00
3 | Cakupan ketersediaan rumah layak huni 270 267 274 222
4 | Cakupan layanan rumah layak huni yang 270 267 274 222

terjangkau
5 | Persentase pemukiman yang tertata 45,00 50,00 55,00 55,00

15



6 | Persentase lingkungan pemukiman kumuh 5,50 5,00 5,00 5,00

7 | Persentase luasan permukiman kumuh di 77,1 77,1 77,1 77,1
kawasan perkotaan

8 | Proporsi rumah tangga kumuh perkotaan 11,15 11,15 11,15 11,15

9 | Cakupan Lingkungan Yang Sehat dnAman yang 12,08 15,38 20,98 22,01
didukung dengan PSU

Sumber : RPIJMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025

Sebagian besar kampung di Kabubpaten Keerom telah dapat diakses dengan
kendaraan roda empat.

Selain akses jalan yang sedang mengalami perbaikan, sarana telekomunikasi
di Kabupaten Keerom masih mengalami keterbatasan di beberapa wilayah,
khususnya daerah terpencil.

Kantor pos sebagai salah satu sarana telekomunikasi hanya terdapat di 2
distrik, yaitu kantor pos di Distrik Waris serta di Distrik Arso.
(IDM)
kecamatan/distrik Kabupaten Keerom dalam dua tahun terakhir masih masuk

Sampai sejauh ini, indeks desa membangun menurut
dalam kategori tertinggal. Secara keseluruhan 11 distrik di Kabupaten
Keerom tidak ada yang masuk dalam kategori berkembang dan maju. Dari 11
distrik, terdapat 7 distrik masuk dalam kategori tertinggal, kemudian 4 distrik
lainnya bahkan masuk dalam kategori sangat tertinggal di antaranya adalah

distrik kaisenar, towe, web dan yaffi.

Indks Desa membangun Kabupate Keerom
Periode 2019-2020

1 | Arso 12 Tertinggal Tertinggal
2 | Arso Barat 8 Tertinggal Tertinggal
3 | Arso Timur 9 Tertinggal Tertinggal
4 | Kaisenar 5 Sangat Tertinggal Sangat Tertinggal
5 | Mannem 7 Tertinggal Tertinggal
6 | Senggi 7 Tertinggal Tertinggal
7 | Skanto 12 Tertinggal Tertinggal
g | Towe 10 Sangat Tertinggal Sangat Tertinggal
9 | Waris 8 Tertinggal Tertinggal
10 | Web Sangat Tertinggal Sangat Tertinggal
11 | Yaffi Sangat Tertinggal Sangat Tertinggal

16



KEEROM 91 Tertinggal Tertinggal
Sumber : RPJIMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025

2.5. Kondisi Ekonomi
Laju pertumbuhan ekonomi di Kabupaten Keerom selama kurun waktu tiga
tahun terakhir secara umum mengalami trend menurun dengan rata-rata
pertumbuhan satu digit. Sektor perdagangan, hotel, & restoran, serta sektor
jasa-jasa masih menjadi penggerak utama tingginya laju pertumbuhan di
Kabupaten Keerom.
Dengan masuknya program transmigrasi di Distrik Arso dan Skanto
pada tahun 1983, disitulah proses transformasi budaya luar dengan
penduduk lokal dan penduduk pendatang yang tinggal dan menetap di
wilayah Distrik Arso dan Skanto. Kedua-dua wilayah ini dulunya didiami
merupakan penduduk asli (pribumi) dan sekarang berubah menjadi
masyarakat heterogen. Dengan telah berbaur antara penduduk local dan
penduduk transmigrasi, maka secara tidak langsung memacu orang asli
Keerom yang berada di dua buah wilayah ini untuk beradaptasi serta
mengikuti gaya hidup yang merupakan inovasi baru tersebut.
Kegiatan yang dilakukan orang asli untuk mendapatkan penghasilan
ialah melalui keterlibatan sebagai buruh pada perkebunan kelapa sawit.
Pada saat pertama kali dibuka, perusahaan ini banyak menyerap banyak
tenaga lokal melalui program Program Inti Rakyat (PIR).
Beberap hal yang menyebabkan belum berkembangnya ekonomi masyarakat
local yaitu dalam sistem ekonomi tradisional, orang asli Keerom belum
menata  pola pembahagian kerja dan prioritikerja dalam aktiviti
kehidupannya untuk  bertahan hidup dengan meraih peluang usaha yang
lebih kreatif, tetapi tetap  dapat mempertahankan sistem nilai ekonomi
tradisional dalam proses pembangunan.
Hal berikutnya adalah masih rendahnya daya juang dalam sistem ekonomi
tradisional untuk menciptakan  strategi dan sistem  produksi yang
berkualiti dengan tetap menjunjung tinggi norma dan tradisi ekonomi
lokal.
Mekanisme pasar belum memberikan ruang dan jaminan bahwa model

sistem ekonomi tradisional bagi orang Keerom dapat berjalan dengan



baik (sempurna) tanpa menciptakan peluang nilai rugi bagi pelaku
ekonominya juga menjadi factor lain yang menghambat.

Hal lain lagi yang menjadi factor penghambat adalah sistem  ekonomi
tradisional yang berlaku bagi orang Keerom saat ini hanya
mampu mendorong terciptanya kebutuhan hidup sementara, tanpa
didukung oleh sarana pendukung untuk bertahan dalam jangka panjang.
Akan tetapi, efisiensi dalam sistem ini mendorong orang asli Keerom

memiliki semangat kerja (work holic) yang besar dalam aktivitas ekonomi



Bab 3
Kerangka Teoritis dan Metodologi Penelitian

A. Kerangka Teoritis

Dalam Penelitian ini, digunakan pendekatan etnografi untuk dapat mengidentifikasi
keberadaan suku-suku di wilayah adminitratif kabupaten Keerom. Spradley
mengatakan bahwa Etnografi bermakna untuk membangun suatu pengertian yang
sistematik mengenai semua kebudayaan manusia dari perspektif orang yang telah
mempelajari kebudayaan itu (1997:12)%. Itu berarti bahwa etnografi dapat
memberikan gambaran diversitas kebudayaan Papua dalam komunitas-komunitas adat
di kabupaten Keerom.

Etnografi berupaya untuk mendokumentasikan berbagai realitas alternative dan
mendeskripsikan realitas itu dalam batasan realitas itu sendiri. Dengan demikian
dengan Etnografi kita bisa melestarikan kebudyaan Papua secara turun temurun.
Adapun kerangka Etnografi yang digunakan dalam penelitian ini adalah : Lokasi,
lingkungan alam dan demografi; Asal mula dan sejarah suku bangsa; Bahasa; Sistem
Teknologi; Sistem Ekonomi; Organisasi Sosial; Sistem Pengetahuan; Kesenian;
Sistem Religi; dan Perubahan Kebudayaan.

Masyararakat adat menurut

B. Kerangka Konseptual

Pengertian masyarakat adat atau masyarakat hukum adat telah dikonstruksi sebagai
salah satu subjek hukum yang mempunyai hak dan kewajiban, terutama setelah
disebutkan secara eksplisit dalam pelbagai peraturan perundang-undangan dan
keputusan pengadilan, khususnya Mahkamah Konstitusi”.

Namun pelaksanaannya, status masyarakat adat sebagai subjek hokum masih
mengalami kendala akibat adanya prasyarat hukum (conditionalities dalam pengakuan
legal oleh Negara, yang dalam skema hukum hari ini dilaksanakan oleh Pemerintah
Daerah melalui aturan daerah. Prasyarat ini memberatkan bagi komunitas-komunitas
adat karena harus bertarung dalam proses politik legislasi daerah untuk pengakuan
masyarakat adat, terutama bagi komunitas adat yang minoritas secara populasi dan

politik.

3 (PDF) Analisis Data Kualitatif Model Spradley (Etnografi) (researchgate.net)
4 Mengenal Masyarakat Adat | GEOTIMES



https://www.researchgate.net/publication/323557072_Analisis_Data_Kualitatif_Model_Spradley_Etnografi
https://geotimes.id/opini/mengenal-masyarakat-adat/

Konsep masyarakat adat atau masyarakat hukum adat telah dikembangkan oleh
sarjana-sarjana hukum dan ilmu sosial sejak pada masa kolonial Belanda.
Masyarakat adat sendiri adalah konsep untuk menunjuk komunitas-komunitas adat
(adat rechtsgemeenschappen) yang merupakan bagian terbesar dari populasi Hindia
Belanda pada masa itu’.

Antropologi dan sosiologi sangat berkontribusi membangun konsep masyarakat adat.

Dua bidang ilmu ini menjelaskan bahwa masyarakat adat atau masyarakat hukum adat
(adat rechtsgemeenschappen) berakar dari pengertian komunitas (gemeinschaft) yang

membedakannya dengan masyarakat dalam artian society (Gessellschaft)®.

Ter Haar juga menyebutkan bahwa “tidak sekalipun dari mereka mempunyai pikiran
akan memungkinkan pembubaran golongan itu. Golongan manusia tersebut
mempunyai pula pengurus sendiri dan harta benda, milik keduniaan dan alam
gaib.” Gemeinschaft dalam pengertian ini adalah konsep untuk membantu
menjelaskan masyarakat adat (adat rechtsgemeenscappen) sebagai persekutuan-
persekutuan hukum yang berbasis pada adat.

Selanjutnya, pengertian Persekutuan hukum oleh J.F. Holleman dimaknai sebagai unit
sosial terorganisir dari masyarakat pribumi, yang mempunyai pengaturan khusus dan
otonom atas kehidupan masyarakatnya karena dua faktor, yaitu; pertama, adanya
representasi otoritas lokal (kepemimpinan adat) yang khusus, dan kedua, adanya
kekayaan komunal, utamanya tanah, yang memungkinkan komunitas tersebut

menjalankan pengaturannya, (Savitri dan Uliyah, 2014)".

C. Metodologi

Untuk dapat mendeskripsikan tentang kelompok masyarakat yang ada di kabupaten
Keerom, maka metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode penelitian

kualitatif dengan pendekatan Etnografi dan integrasi Sosial guna memahami

> Mengenal Masyarakat Adat | GEOTIMES

6 Gemeinschaft sendiri diartikan sebagai komunitas alamiah yang tumbuh dari hubungan organis antara
manusia dengan lingkungannya, yang mempunyai ikatan sukarela antar manusia dan kelompok.
Sedangkan Gesellschaft adalah kelompok masyarakat artifisial yang terikat dengan kesadaran dan persamaan
tujuan. Dalam pengertian hukum, Ter Haar menyebutkan bahwa Gemeinschaft tidak otomatis menjadi
persekutuan hukum (rechtsgemeenschappen), jika belum memenuhi kriteria sebagai entitas hukum.
Persekutuan hukum sendiri disebutkan sebagai “golongan-golongan yang mempunyai tata-susunan yang
tetap dan kekal, dan orang yang segolongan itu masing-masing mengalami kehidupannya dalam golongan
sebagai hal yang sewajarnya, hal menurut kodrat alam. “

’ Mengenal Masyarakat Adat | GEOTIMES



https://geotimes.co.id/opini/desa-inklusif-bagi-masyarakat-adat/
https://geotimes.id/opini/mengenal-masyarakat-adat/
https://geotimes.id/opini/mengenal-masyarakat-adat/

pandangan hidup dari sudut pandang penduduk asli terhadap kehidupannya (Spradley
J.P.1997; 3).

Menurut Moleong (2017, him. 7) Metode penelitian kualitatif bermaksud untuk
memahami fenomena mengenai apa yang dialami oleh subjek penelitian, misalnya
perilaku, persepsi, motivasi, tindakan, secara holistik dengan cara deskripsi dalam
bentuk kata-kata dan bahasa, pada suatu konteks khusus yang alamiah dengan
memanfaatkan berbagai metode ilmiah.

Menurut Kun Maryati dan Juju Suryawati (2014:140), bahwa Integrasi sosial
merupakan sebuah proses penyesuaian unsur-unsur yang berbeda di dalam
masyarakat sehingga menjadi satu kesatuan. Unsur-unsur yang berbeda tersebut
dapat meliputi perbedaan kedudukan sosial, ras, etnik, agama, bahasa,

kebiasaan, sistem nilai, dan norma.

Teknik Pengumpulan data

Studi Literatur

Teknik ini digunakan untuk memperoleh data sekunder, yaitu data tambahan melalui
sumber-sumber tertulis. Sumber-sumber tertulis yang dimaksud berupa laporan-
laporan penelitian, arsip, dokumen pribadi, dokumen resmi, buku dan laporan ilmiah,
terutama tentang masyarakat hukum adat di kabupaten Keerom, dengan tujuan untuk
melengkapi data yang tidak diperoleh lewat teknik pengamatan dan wawancara

dilapangan.

Observasi

Teknik ini digunakan untuk mengamati dan memahami gejala-gejala sosial budaya di
dalam kehidupan masyarakat setempat. Dalam melakukan pengamatan peneliti
menggunakan pedoman pengamatan yang disesuaikan dengan kebutuhan penelitian

ini.

Wawancara

teknik ini digunakan untuk mewawancarai secara mendalam informan-informan yang
dapat dipercayai (tokoh masyarakat, tokoh adat/agama, tokoh pemuda, tokoh wanita,
pimpinan formal pemerintah dan informan kunci lainnya yang diperlukan di lapangan

8 (PDF) Analisis Data Kualitatif Model Spradley (Etnografi) (researchgate.net)



https://www.researchgate.net/publication/323557072_Analisis_Data_Kualitatif_Model_Spradley_Etnografi

untuk mendapatkan data / informasi yang dibutuhkan dalam penelitian ini. Dalam
melakukan wawancara peneliti menggunakan pedoman wawancara yang telah

disusun berdasarkan variable-variabel penelitian

FGD (focus group discussion)

Teknik ini merupakan diskusi dalam kelompok mengenai substansi dari penelitian ini.
Dalam tahapan ini, setiap kelompok akan mendapatkan dokumen termasuk studi
kasus untuk sama-sama berdiskusi dan melihat pandangan-pandangan solusi dari
persoalan mengenai organisasi sosial ekonomi dan pengelolaan ruanh hidup

masyarakat adat.

Populasi dan Sampel
Populasi dan sampel merupakan salah satu teknik yang digunakan untuk

mengumpulkan data dalam ini.

Populasi

secara umum, populasi adalah keseluruhan objek/subjek yang dijadikan sumber data
dalam suatu penelitian dengan kualitas dan karakteristik tertentu yang ditetapkan oleh
peneliti untuk dipelajari dan ditarik kesimpulannya. Populasi dapat ditentukan dalam
suatu tempat dan waktu penelitian. Kejelasan tempat dan waktu tersebut berhubungan
dengan wilayah tempat dan waktu generalisasi. Wilayah tempat di sini ditetapkan oleh
peneliti atas dasar pertimbangan bahwa di tempat tersebut terdapat masalah yang
menjadi fokus dalam penelitian, sedangkan waktu penelitian menyesuaikan dengan
keadaan (fleksibel).

Populasi adalah jumlah keseluruhan dari satuan-satuan atau individu-individu yang
karakteristiknya hendak diteliti. Dan satuan-satuan tersebut dinamakan unit analisis,
dan dapat berupa orang-orang, institusi-institusi, benda-benda, dst. (Djarwanto, 1994
420)

Dalam penelitian ini, Populasi yang akan diambil adalah seluruh komunitas
masyarakat adat local adat di wilayah kabupaten Keerom.

Sampel

Sampel adalah sebagian dari populasi yang karakteristiknya hendak diteliti”
(Djarwanto, 1994:43). Menurut Suharsimi Arikunto (2006: 56) bahwa “Apabila

subjeknya kurang dari 100, lebih baik diambil semua sehingga penelitiannya



merupakan penelitian populasi. Selanjutnya jika subjeknya lebih besar dari 100 dapat
diambil antara 10 — 15% atau 20 — 25% atau lebih

Teknik penentuan sampel pada penelitian ini adalah pusposive sampling atau .

Penentuan sampel dalam penelitian ini adalah dengan menggunakan teknik
purposive sampling atau teknik penentuan sampel penelitian yang ditetapkan
berdasarkan  karakteristik dan  ciri-ciri  tertentu sesuai  dengan
penelitian. Menurut Notoatmodjo (2010) bahwa teknik purposive sampling
dilakukan atas dasar pertimbangan dari peneliti terhadap populasi.
Pertimbangan itu seperti sifat dan ciri dari populasi.

Sesuia dengan penjelasan diatas, maka Responden yang akan terlibat dalam
penelitian ini adalah Tokoh adat, Tokoh Pemuda, Tokoh Perempuan, aparat
pemerintah dan tokoh agama yang berasal dari komunitas-komunitas
masyarakat hokum adat local di 6 Distrik (Arso, Arso Timur, Arso Barat, Manem,
Skanto dan Senggi) serta keterwakilan tokoh dari 5 distrik lainnya (Waris, Yaffi,

Kesnar, Web, Towe) yang berada di Ibukota kabupaten Keerom.



Bab 4
Eksistensi Masyarakat adat dalam pengelolaan wilayah dan Hukum adat

di Kabupaten Keerom

Menurut Koentjaraningrat (1994) kebudayaan di Papua menunjukkan corak yang
beraneka ragam yang disebut sebagai kebhinekaan masyarakat tardisioanal Papua. Dalam
kepustakaan Antropologi, Papua di kenal sebagai masyarakat yang terdiri atas suku-suku
bangsa dan suku-suku yang beraneka ragam kebudayaannya. Menurut Tim Peneliti
Uncen (1991) telah di identifikasi adanya 44 suku bangsa yang masing-masing
merupakan sebuah satuan masyarakat, kebudayaan dan bahasa yang berdiri sendiri.
Sebagian besar dari 44 suku bangsa itu terpecah lagi menjadi 177 suku.
Ciri-ciri yang mencolok dari Papua adalah keanekaragaman kebudayaannya, namun
dibalik keanekaragaman tersebut terdapat kesamaan ciri-ciri kebudayaan mereka.
Perbedaan-perbedaan kebudayaan yang terdapat dalam masyarakat Papua dapat dilihat
perwujudannya dalam bahasa, sistem-sistem komunikasi, kehidupan ekonomi,
keagamaan, ungkapan-ungkapan kesenian, struktur pollitik dan struktur sosial, serta
sistem kekerabatan yang di punyai oleh masing-masing masyarkat tersebut sebagimana
terwujud dalam kehidupan mereka sehari-hari.
Secara Garis Besar, Kebudayaan suku-suku diwilayah kabupaten Keerom memiliki
kesamaan, baik dari sisi Sejarah Persebaran, Bahasa, Mata Pencaharian, Teknologi, Pola
Pemukiman dan istilah rumh adat, Kepercayaan dan pola kepemilikan Wilayah.
Secara umum, unsur-unsur kebudyaaan masyarakat adat di kabupaten Keerom
berdasarkan hasil penelitian ini adalah dapat dijelaskan sebagai berikut:
a) Sejarah asal usul suku
Sejarah erat kaitannya dengan suatu peristiwa atau kejadian yang terjadi di masa
lampau dan masih dapat diceritakan oleh kelompok masyarakat adat yang ada.
Sejarah asal usul erat kaitannya dengan penciptaan dan penguasaan atas wilayah adat
yang ada saat ini tetapi juga sebagai standar kedudukan sosial ketokohan dalam

struktur adat setempat.

b) Bahasa
Bahasa merupakan suatu struktur kata atau simbol yang dipakai pada daerah tertentu
melalui kesepakatan bersama, yang nantinya simbol tersebut digunakan bersama

dalam kehidupan sehari-hari.



Bahasa merupakan unsur kebudayaan yang sangat penting. Sebab, pembangunan

tradisi kebudayaan, pemahaman fenomena sosial, dan pewarisan budaya pada

generasi selanjutnya bergantung

kepada bahasa. Bahasa sendiri terbagi ke dalam

beberapa jenis, yakni lisan, tulisan, dan gerakan atau isyarat.

Sebagai Identitas Suatu Suku/ Bangsa Bahasa juga dapat berfungsi sebagai identitas

suatu suku/ bangsa karena keunikannya. Setiap suku/ bangsa tentunya memiliki

bahasa yang berbeda-beda, hal

suatu suku/ bangsa.

ini menjadi identitas dan keunikan tersendiri bagi

1 ABINOMN 76 KA
4 ARCRAN 78 KAMBERATARO | N DO N ES | A

£ A 61 KGO NORTHEASTERN IRIAN JAYA

B ANASI 81 KAPOR

7ANGGURUK YALI 84 KAURE .

8 ANSUS 85 KAUWERA s 138°E

3ANUS 88 KAYUPULAU ;

14 AUYE 89 KEDER

16 AWERA 90 KEHU

17 AWYI 92 KEMBRA
19 BAGUSA 93 KEMTUIK PACIFIC
21 BARAPASI 94 KETENGBAN OCEAN
22 BAUZI 96 KIMKI (2)
25 BERIK 97 KIRIKIRI
26 BETAF 98 KOFEI
27 BIAK (2) 108 KOSADLE
29 BIKSI 107 KOSAREK YALE HECINEET
30 BIRITAI 110 KURUDU o | 208
31 BONERIF 112 KWERBA ; %\\
32 BONGGO 113 KWERBA !
33 BURATE MAMBERAMO N 213
34 BURMESO 114 KWERISA W 126
37 BUSAMI 115 KWESTEN 17 543
41 DABE 117 LEPKI 20
42 DAMAL 118 LIKI 146 210
43DA0 119 LOWER GRAND , @4 233 251
44 DEM VALLEY DANI e 22 78
45 DEMISA 124 MANDER s 48
45 DEMTA 126 MANEM 4 PO 573
48 DOUTAI 129 MARAL 55 237 183 : 296
43 DUBU 130 MAREMGI o VAN NN 231 R N 7 7.
52 DUVLE 133 MASIMASI AN y 96,157
53 EDOPI 150 29 9
54 EPOMEK 134 MASSEP - ' 119 17 K
fERD 136 MAWES (2) ll 4 164 1810 N £
56 ELSENG 138 MEKWEI \ SN 170 5
57 EMUMU 143 MID GRAND \\\ X SO X 94, 4
56 ERITA VALLEYDANI 162NARAU 179 ORYA 182 SAUR| 210 SOWANDA 226 TOWE] 240 WANO 2B0WORR &
B0 FAYU 144 MLAP 164 NDUGA (2) 181 PAPASENA 183 SAUSE 22TABLA  227TRMURIS 241 WAREMBORI 251 YAFI

A1 FOAU 146 MOLOF 1B6NGGEM 182 PAPUMA 104 SAWERU 213 TAKAT 229 TUNGGARE 247 WARES 253 YAMNA g
#3 GRES| 150 MONI (2) 168 NIMBORAN 183 PASS VALLEY YALI 200 SENGGI  218TARPIA 231 UPPER GRAND 243 WARIS 256 YARSUN 8

151 MOR 170 NINIA YALL 184 PODENA 201 SENTANI 218 TAUSE (2) VALLEY DANI 244 WARITAI 258 YAWA

BRI 157TMUNGGUI 171 NIPSAN 185 POM 202 SERUFLAUT 220 TAWORTA 233 USKU 246 WARGPEN (2) 262 YETFA

B8 1AU 158 MURKIM (2) 172 NISA 187 RASAWA 204 SIKARITAl 221 TEFARO 234 WABO 247 WESTERN DANI 263 YOKE

70 ISRAWA 158 NAFRI 176 OBOKUITA 190 SAMAROKENA 206 SKQU 223TOBAT 236 WAKDE 248 Wal

by 161 NALCA 178 ORMU 181 SAPONI 208 SOBE| 224 TOFANMA 237 WALAK 249 WOLANI BTy S

Berdasarkan hasil penelitian ahli-ahli bahasa yang bekerja di Papua dibawah

organisasi Summer Institute for

kabupaten Keerom termasuk da

Linguistics (Silzer 1986)° bahwa, bahasa-bahasa di

lam rumpun bahasa Non Austronesia pada phylum

Trans New Guine, Sko Phylum dan Geelvink Bay Phylum serta beberapa bahasa

yang masuk dalam klasifikasi Bahasa Papua yang tidak diketahui*®

No Keluarga bahasa

Suku

1 | Trans New Guine
Phylum

Kemberano, Awyi, Taikat, Waris, Manem,
Senggi, Waina, Dera, Dubu, Towei, Emumu,
Yafi, Morwab, Molof, Usku, Tofamna,

° Dalam Etnografi Papua Seri 1
% palam Etnografi Papua Seri 1

25



2 | Sko Phylum

Sengke, Manem

w

Geelvink Bay Phylum

Tefaro

4 | Bahasa Papua yang
tidak diketahui

Murkim, Kembra, Yetfa,

Jika ditelusuri dari bahasa local yang diujar oleh orang keerom, maka penggunaan

bahasa oleh suku-suku di keerom berdasarkan pengakuan para responden adalah

sebagali berikut :

No | Bahasa Kelompok Pengguna Keterangan
1 | Emem Kampung Moab, Embi, | Towe Atas, Yember
Yambrab, Semografi, Tatakwa
dan sebagian kampong di
distrik Towe.
2 | Dra Amggotro, Akirenda di distrik | Sebagian besar
Yaffi kelompok ini berada di
wilayah PNG
3 | Yetfa Kampung Terfones, Lules, | Sebagian besar
Pris, Bias, Towe Atas, Towe | kelompok ini berada di
Hitam, Yember, Tefalma, | wilayah PNG
Militi, Kiambra, dan Kampung
Niliti.
4 | Tefanma Kampung Tefalma 2 distrik
Towed an Tefalma 1 distrik
Kesnar dan sebagian di Distrik
Senggi
5 | Onee Kampung Dubu, distrik Web
6 | Murkim Kampung Milki distrik Towe
7 | Insine Kampung Niliti, distrik Towe | Bahasa ini juga
digunakan pada distrik
kesnar kabupaten

Keerom tetapi juga pada
distrik Batom dan Distrik
Bias, pegunungan
bintang oleh orang-orang
towe yang tinggal di
sana.

8 | Nunuwei (Towe)

Towe atas, Sebagian Towe
Hitam dan kampong Yember
distrik Towe

9 | Tebi Dubu Selain  bahasa  Tebi,
mereka juga
menggunakan bahasa
emem

10 | Rane Liket distrik Kesnar

11 | Kiambra Kiambra distri Kesnar

12 | Taigat Workwana, Kwimi, Arso,

26




Wambes, Suskun

13 | Abrap Kampung Sawanawa
14 | Manem Pyawi, Wembi, Kibay, Kriku,
Yetty, uskwar, kibay

15 | Menangki Skofro Sebagian Besar pengujar
bahasa Mnangki berada
wilayah PNG

16 | Hofi Kampug Amyu dan Sangke Sebagian Besar pengujar
bahasa  Hofi  berada
wilayah PNG

17 | Beyaboa Ubiyau, Skanto,

18 | Find Senggi, Warlef, Woslay

19 | Molof Molof

20 | Usku Usku

21 | Elseng Gudang Garam, distrik skanto | Sebagian Besar berada di
wilayah distrik yapsi dan
Distrik Namblong

22 | Walsa Pund, Kalifam, Banda, Paw,

Mo

23 | Fermanggen Ampas, Kalimo

24 | Usku Kampung Usku, Woslay

25 | Yabanda Yabanda

c) Pola Perkampungan Mata Pencaharian

Pola pemukiman menunjukkan tempat bermukim manusia dan bertempat tinggal
menetap dan melakukan kegiatan atau pun aktivitas sehari-harinya. Permukiman
dapat diartikan sebagai suatu tempat ruang atau suatu daerah dimana penduduk
terkonsentrasi dan hidup bersama menggunakan lingkungan setempat, untuk
mempertahankan, melangsungkan, dan mengembangkan hidupnya. Pola pemukiman
merupakan sifat persebaran, dan lebih banyak berkaitan dengan akibat faktor-faktor
ekonomi, sejarah dan faktor budaya.

Sistem matapencaharian hidup akan sangat erat kaitanta dengan pemilihan lokasi
tempat tinggal dan pola pemikiman pada masyarakat tradisional. Hal tersebut
dimaksudkan agar lebih memperpendek jarak pengelolaan tepai juga sebagai bentuk
pengawasan terhadap wilayah adat. Menurut Koentjaraningrat (1985:7), bahwa
“Sistem mata pencaharian hidup terdiri dari: (1). Berburu dan meramu, (2).
Perikanan, (3). Bercocok tanam di ladang, (4). Bercocok tanam menetap, (5).
Peternakan, (6). Perdagangan. Proses adaptasi budaya dari setiap suku bangsa
tradisional dalam lingkungan tempat tinggal dan tempat mencari, tidak terbatas pada
hanya satu bentuk sistem mata pencaharian saja, seperti berburu atau meramu saja.
Namun pada umumnya beberapa sistem mata pencaharian dapat dilakukan bersama-




sama di mana terdapat salah satu unsur yang dominan. Demikian dalam ilmu
Antropologi ketiga sistem mata pencaharian, yaitu berburu, meramu dan menangkap
ikan, sering juga disebut dengan satu sebutan, yaitu; “ekonomi pengumpulan

pangan” atau “Food Gathering Economics”. *

Mientje De Roembiak (1993;1)*? membagi kebudayaan di Papua dalam 11 kategori
daerah kebudayaan berdasarkan lingkungan ekologisnya, penduduk asli keerom
merupakan bagian dari Kebudayaan Penduduk di daerah Hutan Dataran Rendah
(disekitar danau Sentani sampai wilayah pesisir pantai menuju ke perbatasan
Negara PNG).

Penduduk local Keerom membangun pemukiman serta pola matapencaharian hidup
mereka berdasarkan wilayah-wilayah mencari yang tersebar di daerah dataran rendah
sebelah timur sampai berabatasan dengan sungai Mamberamo di bagian selatan
wilayah kabupaten Keerom.

Pola pemukiman suku-suku diwilayak keerom dibangun secara tersebar berdasarkan
wilayah makan pada masing-masing kelompok marga yang ada. Setiap kelompok
kampong terdiri dari beberapa marga dan keluarga luas sebagai oraganisasi kerja
maupun kekutan perang tradisional mereka.

Sesuai dengan topgrafi wilayah mereka, maka aktivitas mata pencarian mereka yang
dominan adalah Meramu dan berburu. Sebagian masyarakat juga melakukan

pembudidayaan tanaman sagu serta beternak beberapa jenis binatang.

Kehidupan ekonomi penduduk asli Keerom bersifat subsistem, yakni setiap
usaha yang dilakukan hanya untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Secara
umum mereka tidak mengetahui cara memproduksi hasil dalam jumlah yang
besar dan dijadikan barang pasar, sehingga secara tidak langsung walaupun hasil
kebun berlimpah namun dalam segi ekonomi orang asli Keerom, belum mampu

mendongkrak kesejahteraannya.

1 (Koentjaraningrat, 1990:11) Masyarakat pemburu dan peramu menurut para ahli Antropologi, dianggap
cukup tua di bumi ini. “Berburu dan meramu merupakan suatu sistem mata pencaharian hidup yang sejak
akhir abad ke-19 mulai menghilang dari muka bumi, pada hal untuk waktu lebih dari 1.990.000 tahun
lamanya, ialah sejak masa terjadinya manusia kira-kira baru 10.000 tahun yang lalu pada masa timbulnya
pertanian pada paling sedikit delapan tempat di muka bumi, berburu dan meramu itu merupakan satu-
satunya sistem mata pencaharian hidup manusia”.

12 Etnografi Papua Seri 1



Penduduk kampong - kampung pada umumnya hidup dari meramu sagu,
berladang, berburu dan kadang-kadang mencari ikan dan wudang di sungai
terdekat. Pekerjaan orang Keerom yaitu meramu sagu dan berburu.

Jenis tanaman yang ditanam diantaranya; Ubi-ubian, Pepaya, Mangga, Rambutan
Jagung , Nenas Kacang tanah serta tanaman sayur — sayuran, Keladi,
Kasbi/singkong, Pisang, Sagu, Buah merah, Pinang, Kelapa, Matoa Kakao dan Tebu.
Berburu umumnya dilakukan pria di wilayah klen mereka masing-masing. Binatang
yang diburu adalah Babi hutan, Kanguru, Kuskus, Rusa, Soa-soa, Tikus tanah
dan Kasuari serta jenis-jenis burung seperti Kakaktua putih, Nuri dan lain
sebagainya.

Alat yang digunakan penduduk lokal adalah dengan menggunakan busur, panah,
tombak, dan parang. Selain itu, untuk mempermudah menemukan binatang yang
diburu, biasanya menggunakan anjing yang sudah dilatih secara khusus. Ada
juga teknik perburu lain yang dipakai yaitu digunakannya jerat atau perangkap
yang dipasang di tempat-tempat tertentu yang diyakini sebagai tempat jalan
binatang buruan.

Hasil buruan biasanya dikonsumsi bersama keluarga inti masing-masing. Dan
apabila ada kelebihan hasil buruan dibagikan pula kepada kaum kerabat yang masih
tergabung dalam satu klen.

Selain berburu dan berkebun, orang asli keerom juga melakukan penangkapan ikan.
Jenis-jenis ikan hasil tangkapan di antaranyaikan Mujaer, Udang Sepat, Lele,
Gurami, Gabus, Sembilan, Tawes dan buaya.

d) Sistem Kepercayaan
Bagi banyak orang, memiliki keyakinan bahwa sistem kepercayaan merupakan pegangan
hidup yang bisa menuntun mereka kearah yang lebih baik. Demikian halnya dengan
orang asli di kabupaten Keerom. Sebelam masuknya Agama formal kewilayah,
masyarakat adat telah memiliki agama-agama suku yang tetap hidup namun tidak lagi
dipraktekan saat ini.
Selain masuknya agama formal, pada beberapa lokasi yang dijadikan sebagai tempat
sacral terutama dalam upacara keagamaan telah berubah fungsi menjadi lokasi

pemukiman penduduk dalam program transmigrasi.

e) Kepemimpinan adat



Orang Keerom menganut type kepemimpina Kepala klan dengan penyebutan
istilah pemimpin berdasarkan masing-masing bahasa mereka. Bentuk kepemimpinan
ini berasal dari keturunan tertua pada masing-masing marga, tetapi juga terdapat
pemimpin kampong adat masing-masing komunitas berdasarkan wilayah ‘“makan/
mencari ” kelompok-kelompk dalam suku yang ada.

Saat ini, struktur kelembagaan adat local mulai terbentuk secara sistematis
dengan tugas dan fungsi yang jelas antara ketua Marga, Ketua Keret, ketua suku serta
ketua kelompok-kelompok masyarakat yang berafiliasi dalam Lembaga Masyarakat
adat (LMA) Maupun Dewan Persekutuan Masyarakat adat (DPMA) ataupun Dewan
Adat Kabupaten.

Bentuk-bentuk “kepemimpinan baru” yang mucul dari hasil penelitian di
Keerom, yaitu:

1. “Diplomat”Kampung/ Lokal

Sifat dari pemimpin ini adalah kemampuan berdiplomasi dan memberikan solusi
dalam sebuah persoalan yang terjadi. Pada dasarnya semua orang bisa berbicara
dimana saja dan kapan saja, nhamun esensi dari berbicara adalah mengetahui dan
mengerti terhadap hal apa yang dibicarakan pada konteks tersebut, dan bisa
mendatangkan sesuatu yang baik. Orang yang berbicara panjang lebar tetapi tidak
mengerti dan tidak menangkap inti persoalan akan mendapat tantangan dari
Masyarakat . Oleh karena itu, tokoh yang bisa memecahkan suatu persoalan sebesar
apapun bukan hanya sekali saja, melainkan berulangkali dan dalam pembicaraannya
akan menunjukkan perbedaan daripada pembicara yang lainnya secara netral.

Dalam organisasi kemasyarakatan secara tradisional, tokoh-tokoh ini biasa berasal
dari kaum intelektual di kampung, tokoh gereja, tokoh pemuda yang memiliki

banyak pengalan akibat kontak dengan dunia luar.

2. Kaum Intelektual atau “Amber”
Bentuk kepemimpinan ini lebih terbentuk mulai dari dalam kelompoknya,
kemudian tersosialisasikan luas dan mendapat dukungan dari kelompk-kelompok
lain diluar kelompoknya. Pada dasarnya, kedudukan ini akan dimiliki ketika
seseorang menunjukkan kemampuannya dengan kerja keras dalam mengerjakan
suatu bidang pekerjaan yang ditekuninya. Dan pekerjaan sebesar apapun dapat
dikerjakan dalam kurung waktu singkat dan hasilnya akan berbeda dengan orang

lain atau lebih unggul ketimbang yang lainnya.



Yang tersmauk dalam tipe ini pada Masyarakat suku-suku di kabupaten Keerom
adalah kelompok-kelompok yang memiliki tingkat pendidikan tinggi, jabatan
dalam pekerjaan yang “layak” baik didalam maupun diluar kampong atau wilayah
adat mereka, atau juga tokoh-tokoh pemerintahan, baik dari tingkatan dalam
pemerintahan formal serta para kader-kader dalam partai politik ditingkat
kampong.

Dengan kata lain, ia memang unik dari yang lainnya. misalnya Guru, Tenaga
Medis, Pengusaha, TNI/ Polri, dll

3. Dukun/ sifat Kepemimpinan karena Karunia
Status ini biasa diberkian kepada anggota Masyarakat yang dinilai memiliki
kemampuan supranatural, baik dalam berkomunikasi dengan para leluhur maupun
kempuan penyembuhan berbagai jenis penyakit yang dialami oleh Masyarakat .
Untuk memperoleh kempuan tersebut, maka seorang dukun akan melalui proses

untuk dapat melakukan aktivitasnya sesuai karunia yang diperolehnya.

f) Organisasi sosial dan Kekerabatan
Kekerabatan merupakan unit-unit sosial dalam masyarakat yang memiliki hubungan
darah atau hubungan yang terbentuk dari hasil perkawinan.
Terdapat lebih kurang 6 unsur dalam membentuk kelompok-kelompok kekerabatan,
yaitu:
e Terdapat Sistem norma-norma yang mengatut tingkah laku warga kelompok,
e Memiliki Rasa kepribadian kelompok yang disadari semua warganya
e Terbangunya Interaksi yang intensif antarwarga kelompok
e Terdapat Sistem hak dan kewajiban yang mengatur interaksi antarwarga kelompok
e Memiliki Pemimpin yang mengatur kegiatan-kegiatan kelompok
e Terdapat Sistem hak dan kewajiban terhadap harta produktif, harta kosumtif, atau

harta pusaka tertentu.

Dengan demikian hubungan kekerabatan merupakan unsur pengikat bagi suatu
kelompok kekerabatan . (Koentjaraningrat: 1998:43). Bentuk-bentuk hubungan yang
mengatur relasi atara para warga itu bersumber pada hubungan kekerabatan dan
diwujudkan dalam sistem istilah kekerabatan maupun prinsip pewarisan keturunan.
Pemahaman terhadap sistem istilah kekerabatan suatu kelompok etnis tertentu penting

sebab istilah-istilah itu mensyaratkan hak dan kewajiban yang harus diperankan oleh



masing-masing anggota kerabat terhadap anggota kerabat lain. Hak dan kewajiban itu

merupakan unsur pengikat yang menyatukan para warga kedalam suatu kesatuan sosial.

Orang keerom menggunakan garis keturunan Patrilineal dalam melakukan penelusuran

kekerabatan serta hak-hak yang melekat didalamnya. Bentuk-bentuk kekerabatan orang

keerom pada prinsipnya sama dengan suku-suku di Papua Lainya, dimana mereka tinggal

dalam lingkungan Patrilokal dalam kelompok-kelompok keluarga Luas, dilingkungan

komunitas mereka berdasarkan Keret, bahkan beberapa kelompok juga mengenal Moety

dalam fungsi-fungsi sosial tertentu dan terutama dalam perlindungan harta warisan

maupun perkawinan.

Bentuk-bentuk kelompok kekerabatan Orang Keerom adalah sebagai beikut :

Kelompk Kekerabatan Berorientasi Reproduksi
Nuclear family (Keluarga inti/ Rumah tangga)
Kelompk Kekerabatan Berorientasi Ekonomi
Extended Familly (Keluarga luas)

Kelompok Kekerabatan Berorientasi Wilayah

Marga, Keret/ sub suku, clan kecil, Kampung

Koentjaraningrat membatasi istilah klen kecil sebagai kelompok kekerabatan
yang terdiri dari segabungan kelompok keluarga luas yang merasakan diri berasal dari
seorang nenek moyang yang terkait melalui garis patrilineal atau matrilineal. Jumlah
anggota klen kecil berkisar antara 50 sampai 70 orang atau lebih. Biasanya mereka
masih saling kenal, saling gaul dan mengetahui hubungan kekerabatan di antara

mereka. Biasanya mereka masih tinggal dalam satu pemukiman atau kampung.
Fungsi klen kecil, antara lain sebagai berikut:

1. Memelihara sekumpulan harta pusaka atau memegang hak ulayat atau hak milik
komunal atas harta produktif, biasanya tanah dengan segala yang ada pada tanah

itu.
2. Melakukan usaha produktif dalam bidang ekonomi sebagai suatu kesatuan
3. Melakukan berbagai aktifitas gotong-royong sebagai suatu kesatuan

4. Memelihara perkawinan dengan memelihara adat eksogami. (Koentjaraningrat,
1977, hal.119-120).

Kelompok Kekerabatan berorientasi Sosial Budaya



9)

h)

Dalam kehidupan sosial budaya masyarakat hukum adat di kabupaten Keerom, suku

merupakan kelompok keturunan yang memiliki fungsi sosial budaya dan religi,

seperti upacar-upacara adat, festival kebudayaan, politik identitas dan hal-hal lain

yang bersifat mengikat anggota kelompoknya.

Pengertian Suku berdasarkan Ilmu Antropologi adalah sebuah kelompok keturunan

berdasarkan garis keturunan laki-laki yang masih dapat ditelusuri. beberapa kriteria

yang mendasar dari sebuak kelompok yang disebut Suku adalah sebagai berikut:

e Kelompok Kekerabatan Patrilineal atau matrilineal yang masih dapat ditelusuri

e Anggota kelompoknya tersebar pada beberapa lokasi yang menjadi milik bersama

e Memiliki satu bahasa sebagi alat komunikasi kelompok

e Pengakuan orang luar ; Yang dimaksudkan disini adalah Kelompok lain yang
berada paling dekat dengan tempat tinggal kelompok tersebut atau yang sering
bertemu dalam hal ini pada saat peperangan, sehingga mereka (orang luar)
menganggap bahwa mereka merupakan satu kelompok dan hal ini kemudian
dirasa dan diakui serta dipergunakan oleh mereka

e Anggota kelompoknya sangat besar sehingga sangat sulit untuk saling mengenal.

Perkawinan

Orang Keerom pada umumnya melakukan perkawinan extended fammiy dengan cara
kawin tukar, namun saat ini masyarakat sudah menggunakan uang sebagai maskawin dan
juga melakukan penyesuaian maskawin dengan kelompok-kelompok suku papua lainnya

sesuai permintaannya.

Kelompok Kepentingan (Interest Grup)

Dinamika Masyarakat dan kebudayaan menghantarkan manusia kepada
fenomena sosial yang khas, yaitu konflik, perubahan sosial, dan pola perilaku yang
terbentuk oleh karenanya. Pembedaan secara struktur (structural differentiation) muncul
sebagai akibat dari tidak meratanya akses ekonomi dan politik, sehingga menyebabkan
kesenjangan sosial. Ketidaksamaan kesempatan (inequality) merupakan keadaan
Masyarakat yang berpotensi besar untuk menciptakan konflik.

Dalam proses Penelitian yang dilakukan pada tahap ini, terlihat berbagai
kelompok kepentingan yang “bermain” untuk kepentingan politik ekonomi mereka,

sebagai dampak dari proses pembangunan yang mengakibatkan meluasnya kepentingan



ekonomi pada berbagai dimensi kehidupan Masyarakat Penduduk Lokal di Kabupaten
Keerom.
Terjadinya “konflik” dipicu karena adanya perbedaan sudut pandang dan kepentingan
baik dalam aspek politik, sosial budaya maupun ekonomi individu-individu berdasarkan
kelompok-kelompok kepentingan dalam masyarakat.
a. Kelompok Intelektual birokrasi (Birokrat)
Kelompok ini berada pada pemerintahan secara struktural, misalnya Pimpinan
Pemerintahan ditingkat Kabupaten maupun distrik Skanto, Kepala Kampung,
TNI/Polri/ Tenaga Kesehatan, Guru, PNS lainya yang berasal suku-suku di keerom.
Selain itu juga Lembaga keagamaan yang ada diwilayah ini, terutama Gereja.
Kelompok Ini menjadi para elit dilingkungan Masyarakat yang akan memberikan
berbagai pertimbangan politis ekonomi dan hukum berdasarkan pengetahuan dan
kepentingan diri maupun kelompoknya.
Kelompok ini juga sebagai manisfestasi kebutuhan Masyarakat yang telah
memberikan banyak perhatian langsung kepada Masyarakat lewat program dan
kerja-kerja secara nyata untuk pemenuhan tugas dan tanggungjawab dalam birokrasi.
b. Komunitas/ Masyarakat
Masyarakat yang dimaksudkan disini adalah individu-individu dalam Keluarga/
Rumah Tangga yang lebih banyak menghabiskan waktu mereka untuk tinggal dan
beraktivitas di lingkungan kampung. Kelompok ini merupakan kelompk penerima
manfaat dan dampak dari setiap kepentingan yang masuk. Kelompok ini bukan tidak
memikirkan manfaat, namun lebih mendengar dan menerima hasil yang
disosialisasikan oleh kelompok elit yang ada.
c. Kelompok Politik Praktis (Praktisi Lokal)
Kelompok ini selalu datang dengan kepentingan politik ekonomi mereka. Actor-aktor
dalam kelompok ini menggunakan jaringan kerjanya untuk mempengaruhi berbagai
keputusan-keputusan dalam Masyarakat.
“Penolakan” terhadap proses pembangunan yang akan dilakukan, merupakan bagian
yang ditemui team dalam proses penelitian dan pendekatan terhadap Masyarakat.
Dalam prakteknya, actor-aktor dalam kelompok ini mempraktekan politik praktis
baik untuk kepentingan kelompoknya Maupun kepentingan pribadi. Yang termasuk
dalam kelompok ini, seperti Kader-kader partai politik, kelompok lembaga adat
formal, karyawan swasta, tetapi juga kelompok TPN/OPM atau KNPB yang

kesemuanya berasal dari suku Orang asli di wilayah tersebut.



d. Kelompok Kapitalis local

Kelompok ini merupakan individu-individu yang memiliki jaringan pengelolaan
sumber daya alam local dengan pihak luar. Kelompok ini memiliki pengaruh dalam
membangun kemitraan dengan berbagai lembaga ekonomi, baik individu maupun
badan usaha disekitar wilayah kampong dan distrik.

Karakteristik budaya orang asli keerom adalah Penguasaan dan pemanfaatan lahan
serta sumber daya alam secara komunal berbasis wilayah adat, sehingga seluruh
aspek ekonomi masyarakat bersifat ekonomi komunal dan non profit. Dalam
perkembangannya, pengelolaan ekonomi kapitaslis lebih memberikan manfaat yang
nyata dalam perubahan kehidupan masyarakat. Oleh karenanya beberapa orang
dalam masyarakat membangun ekonomi kapitalis dngan memanfaatkan pihak ketiga

dalam pengembangannya.

i) Wilayah adat

Secara Harafiah, Wilayah dapat diartikan sebagai ruang atau kesatuan geografis
beserta segenap unsur terkait padanya yang batas dan sistemnya ditentukan berdasarkan
aspek administratif dan atau aspek fungsional.

Dari aspek pembentukannya, masyarakat adat menilai bahwa sebuah Wilayah adat
merupakan Ruang Siklus Hidup masyarakat adat pada masa lalu, kini dan Nanti, untuk
pemenuhan kebutuhan hidup mereka, maka penghargaan dan perlindungan yang
diberikan dalam bentuk pengelolaan dan pemanfaatan untuk pemenuhan dan
keberlanjutan hidup masyarakat adat menjadi hal yang pokok dan sangat penting. Oleh
karena itu, maka pemutusan hubungan mereka dengan tanah adat secara tidak langsung
telah memutuskan akses hidup dan keberlanjutan generasi mereka. Dengan demikian
maka perlu adanya pengahargaan yang tinggi atas nama kemanusiaan dari setiap pihak.

Secara umum, masyarakat adat memandang Tanah sebagai Perempuan yang selalu
memberikan penghidupan bagi keberlanjutan hidup mereka dari generasi ke generasi.
Tanah memberikan berbagai dukungan dan perlindungan terhadap kehidupan regenerasi
masyarakat adat. Tanah juga terkadang dapat dianalogiskan sebagai Kekuasaan, kekuatan
dan kesejahteraan. Tanpa Tanah (Wilayah; sumber daya ekonomi), seseorang (Pemimpin)
tidak memiliki kekuatan untuk memberi kesejahteraan kepada anggota kelompoknya.

Di lingkungan masyarakat hokum adat di kabupaten Keerom, bahwa kepemilikan

tanah mereka adalah sebagai berikut:



e Tanah ulayat merupakan ruang hidup dan penghidupan;

e Tanah dikuasi secara bersama-sama dalam masing-masing marga yang ada

e Tanah ulayat tidak boleh dimiliki oleh masyarakat di luar kesatuan masyarakat
hukum adat dengan hak milik, tetapi hanya hak pakai;

e Orang luar boleh menggunakan tanah dalam suatu wilayah masyarakat hukum adat,
bila ia pergi, tanah tetap dikembalikan kepada masyarakat adat, selanjutnya oleh
pemimpin masyarakat hukum adat diatur lagi peruntukannya kepada anggota lain;

e Anggota masyarakat hukum adat sendiri hanya boleh memiliki hak pakai, sehingga ia
tidak berhak untuk melakukan pengalihan hak atas tanah tersebut.

Dari temuan lapangan dapat digambarkan pola pembagian wilayah adat pada masyarakat

adat Keerom berdasarkan kriteria sebagai berikut :

e Kesamaan Bahasa dan Diaek

e Kesatuan lingkungan pemukiman tradisional

e Lingkungan kepercayaan tradisional

e Sejarah Persebaran

Dengan demikian, klasifikasi wilayah adat pada masyarakat keerom adalah sebagai
berikut :

No Distrik Suku Wilayah adat Keterangan
1. | Skanto Beyaboa Skanto - Nawa
Elseng
2. | Arso - Arso Barat Marap Taigat/ Daigat/
Abrap Tami
Molwap
3 | Arso Timur - Manem | Menangki Manem
Hofi
Manem
4 | Senggi Tabu Warlef
Find
Usku
5 | Waris Walsa Waris
Fermanggen




6 | Web — Yafi — Towe - Emem
Kesnar
7 | Border Line Menangki, Sepik

4.1.
4.1.1.

41.2.

4.1.3.

Profil Suku Emem?*®

Sejarah Asal Usul

Saat ini, masyarakat suku Emem tinggal di kampung-kampung yang
tersebar di distrik Web, Yaffi dan ada pula yang hidup di distrik Towe karena
perkawinan. Asal usul orang di Web, dikenal melalui warna kulit, yang semuanya
disebut dengan bahasa Emem vyaitu, warna kulit merah (monggefi), warna kulit
hitam (yekle), warna kulit kuning (yalfi).

Berikut ini adalah daftar kampung (nemb) dan marga orang suku Emem
yang menempati kampung-kampung di distrik Web. Sedangkan marga-marga
lainnya, tinggal di kampung-kampung yang ada di distrik Yaffi, yaitu kampung
Yuruf, Fafenumbu, Jifanggry, Monggoafi dan Yabanda.

Bahasa dan Persebaran

Masyarakat suku Emem menggunakan bahasa Emem. Mereka tersebar di
kampung Moab, Embi, Yambrab, Semografi dan Tatakra sampai di Towe.
Sedangkan, masyarakat di kampung Dubu menggunakan bahasa Tebi. Bahasa
Tebi, hanya digunakan oleh orang Dubu dalam interaksi sosial di antara mereka,
sedangkan dalam pergaulan yang lebih luas, mereka menggunakan bahasa Emem.

Ada beberapa contoh nama hewan, keterangan waktu dan bilangan dalam
bahasa Emen yang dapat dikemukakan di sini. Misalnya, kasuari (pasi),
cenderawasih (kope), mambruk (moklap), buaya (wonfol), ular (penam). Demikian
halnya, keterangan waktu, pagi (komok kefa), siang (yemlak kefa), malam (kumruk
kebabo). Sirih (juru), pinang (one), rokok (safok). Makan (fell),

Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman

3 Wawancara dan diskusi dengan Mantri Demianus Wellip, Guru Agus Pull dan Guru George Antoh pada 19
Agustus & 22 Agustus 2022 di Arso Swakarsa




4.1.4.

Masyarakat suku Emem mengenal dua jenis rumah. Pertama, rumah tinggal
(naf); merupakan tempat tinggal dan beraktivitas keluarga. Pada zaman dulu,
rumah tinggal dibangun menggunakan bahan alam, berupa kayu gabah-gabah dan
daun sagu. Seiring kemajuan zaman, pada saat ini, rumah tinggal telah
menggunakan seng, lantai tanah atau semen dan sebagian lainnya membangun
rumah panggung. Kedua, rumah adat (yunggumenap),rumah ini berbentuk
bulat.dan dibangun oleh anggota suku dari marga-marga yang masih menjadi satu
klen. Proses pembangunan rumah adat diatur oleh tetua adat di wilayah
(kampung) bersangkutan. Pembagian tugas dan peran dalam pembangunan rumah
adat diputuskan bersama dalam musyawarah adatKeduanya memiliki fungsinya
masing-masing.

Sebelum digunakan untuk urusan adat, rumah adat orang Emem diresmikan
(diberkati). Setelah peresmian, rumah adat ini digunakan untuk upacara
penyembuhan bagi orang yang sakit, upacara sebelum pergi berburu (mencari
makanan) dan lain-lain.

Saat ini, dalam kehidupan sehari-hari, orang suku Emem menyebutnya “rumah

payung” karena bentuknya melingkar (bulat) menyerupai payung.

Mata Pencaharian Hidup

Mata pencarian masyarakat suku Emem vyaitu mengambil dari alam
(meramu) berupa sagu, sayur genemo, jamur hutan, ikan dan berburu babi hutan,
kasuari, ayam hutan dan lain-lain. Selain itu, masyarakat suku Emen mengenal
dan mempraktikkan pertanian tradisional dengan menanam keladi (yerkam),
petatas (sefro/bufi), pisang (sombe), buah merah (yimbil), ketapang (pak). Proses
budidaya dilakukan secara perorangan di dalam keluarga-keluarga. Orang Emem
juga bisa membuka kebun besar/luas, maka harus mengundang anggota keluarga
untuk membantu. Biasanya keluarga yang mengundang menyediakan makanan
bagi yang datang kerja. Bibit tanaman pun sudah disiapkan, sehingga pada saat
kebun sudah bersih, maka langsung ditanam.

Selain bekerja di kebun dusun sendiri, orang Emem bisa menanam tanaman
jangka panjang di kebun dusun milik anggota keluarga. Biasanya berupa tanaman
jangka panjang seperti pinang, buah merah, sukun, dll. Pada masa panen, mereka

bisa saling berbagi hasilnya.



4.1.5.

Hasil pertanian yang dihasilkan berupa keladi, petatas, pisang menjadi
konsumsi keluarga. Makanan yang diperoleh dibagi dengan anggota keluarga
terdekat.

Secara tradisional, masyarakat suku Emem belum mengenal sistem
menabung sebagaimana masyarakat modern, berupa uang. Tetapi, secara
tradisional mereka memiliki sistem berbagi, yang menjadi modal sosial dalam
kehidupan sehari-hari. Keluarga-keluarga yang memiliki hasil kebun atau hasil
berburu akan berbagi dengan anggota keluarga. Demikian halnya, pada saat
keluarga-keluarga lain memperoleh hasil kebun dan buruan, mereka akan berbagi
kepada keluarga-keluarga yang pernah berbagi kepada mereka.

Mata pencarian hidup selalu berkaitan dengan makanan pokok orang suku
Emem. Saat ini, telah terjadi pergeseran makanan pokok dari sagu dan umbi-
umbian ke beras. Ada pula yang mengetahui nama-nama makanan pokok, umbi-
umbian, sagu, tetapi sudah tidak lihat atau tidak mau makan lagi makanan pokok
itu. Selain itu, semakin berkembangnya kemajuan, persaingan ekonomi, orang
sudah tidak pergi ke hutan mengambil makanan dari alam seperti jamur, dll, lama
kelamaan akan hilang, karena tidak ada lagi yang mengambilnya.

Demikian halnya, ada binatang-binatang tertentu yang semakin hilang, misalnya
burung Cenderawasih, mambruk, orang hanya dengar dan tahu nama, tetapi

jarang melihatnya lagi karena maraknya perburuan.

Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan

Orang Emem menganut sistem kekerabatan Patrilineal dengan pola tempat
tinggal adalah patrilokal, yaitu netap dilingkungan keluarga laki-laki seteah
menikah. Secara geneologi, Orang Emem memiliki kelompok-kelompok
kekerabatan yang terbentuk karena perkawinan. Kelompok kekerabatan setersebut
dibangun dari rumah tangga (nuclear family), keluraga luas, marga/ keret dan
suku yang kesemuanya memiliki fungsi, baik reproduksi, ekonomi, sosial, budaya,
hokum dan politik.

Berdasarkan wawancara dengan sejumlah informan yang berasal dari suku
Emem, maka berikt ini akan ditampilkan Marga-marga berdasarkan wilayah

persebarannya



No. Kampung Marga

1. Kampung Umuaf Debem, Tuu, Wellip, Pray, Abrali,
Wally, Mo dan Fuku (sebagian)

2. Kampung Embi Yebleb, Komond, Yumbun, Klui,
Knai (sebagian)

3. Kampung Yambraf Pull, Klui, Antoh

4, Kampung Semografi Palop, Sam, Pull, Koll, Kri, Mondo,
Yeng

5. Kampung Tatakra Ball, Palop, Kri, Mondo, Plum

6. Kampung Dubu (sub suku Tebi) Wally, Fuku, Suu, Kemle, Tri, Wa,
Awi, Pofkei, Mombo, Waki.

Masyarakat suku Emem memiliki ikatan kekeluargaan berdasarkan asal usul
suku dan masing-masing marga. Selain itu, kekeluargaan juga terbangun karena
adanya ikatan perkawinan (erme sep). Melalui perkawinan, terjalin hubungan di
antara marga-marga yang ada dalam suku Emem atau dengan suku lainnya.
Misalnya, orang suku Emem kawin dengan orang dari suku Towe. Ikatan
perkawinan ini juga membuat orang saling mengenal dan mengerti bahasa daerah
masing-masing.

Pada zaman dulu kehidupan sosial masyarakat Emem terpelihara dengan
baik, berkat peran tetua adat, yang berasal dari masing-masing suku. Apabila
terjadi gesekan atau perselisihan, tetua adat mengambil peran besar untuk
menyelesaikannya secara kekeluargaan.

Sejak adanya pemerintahan formal, peran tetua adat masih tetap sama di
dalam kehidupan suku-suku, tetapi apabila terjadi permasalahan yang lebih serius,
misalnya pencurian, pembunuhan, pemerkosaan, maka setelah urusan adat (bayar
denda), dilanjutkan ke pemerintah dan penegak hukum.

Secara khusus, tradisi perkawinan dalam suku Emem menerapkan sistem
“kawin tukar” (nonogok). Seorang laki-laki yang akan kawin, ia harus memiliki
seorang saudari perempuan yang akan menjadi istri dari iparnya (saudara laki-laki
istrinya). Apabila ia tidak memiliki saudari perempuan, maka harta kawin menjadi
mahal. Alat pembayaran harta kawin dalam tradisi orang Emem adalah siput
(lian), hiasan ikat kepala (ter mogo), .

Zaman dulu, otoritas perkawinan ada pada orang tua. Pasangan hidup, baik
laki-laki maupun perempuan ditentukan oleh orang tua. Anak-anak hanya

menerima keputusan orang tua.




4.1.6.

4.1.7.

Masyarakat suku Emem menerapkan monogami. Satu laki-laki kawin
dengan satu perempuan. Apabila seorang laki-laki hendak melamar seorang
perempuan, maka para utusan akan pergi ke rumah perempuan. Di sana mereka
akan menggunakan bahasa kiasan. Misalnya, “Pinang di sini bagus sekali.”
Artinya, pihak laki-laki tertarik pada anak gadis di rumah ini. Apabila orang tua
perempuan setuju, mereka akan bilang, “Mau petik kah?” Tetapi, kalau orang tua
perempuan tidak setuju, mereka akan bilang, "pinang ini masih muda,” atau kalau
anak gadisnya sudah dilamar, mereka akan bilang, “pinang ini, orang sudah
pesan.”

Proses perkawinan dalam tradisi masyarakat Emem mencapai puncaknya
dengan saling tukar bahan makanan. Ada “orang tengah” (amor mkam), yang akan
memantau persiapan bahan makanan dari pihak laki-laki. la akan melaporkannya
kepada pihak perempuan. Pada hari pertemuan keluarga, masing-masing pihak
akan saling memberikan makanan yang telah disiapkan.

Ada pun bahan-bahan makanan yang disiapkan baik oleh pihak laki-laki

maupun perempuan berupa sagu, umbi-umbian, pisang dan babi.

Sistem Kepemimpinan

Masyarakat suku Emem memiliki struktur kepemimpinannya sendiri. Ada
kepala suku Emem (yebekol), yang dipilih (diangkat) oleh marga-marga. Ada
pula, kepala keret (marga-marga), yang dipilih (diangkat) oleh anggota sukunya.
Saat ini, kepemimpinan adat masyarakat suku Emem, berupa kepala suku yang
melindungi seluruh orang suku Emem. Ada kepala suku marga (keret) yang
melindungi marganya masing-masing. Misalnya, marga Pull memiliki seorang
kepala suku marga Pull, yang bertugas melindungi orang marga Pull. Kepala
suku Emem maupun kepala marga (keret) berperan melindungi suku dan marga
masing-masing agar setiap warga suku Emem dan marga-marga yang ada di
dalamnya terlindungi dan hak-hak serta kewajiban-kewajibannya tetap

terpelihara.

Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Emem
Pada masyarakat suku Emem kepemilikan tanah bersifat kolektif dalam
marga (keret). Setiap marga memiliki tanah dan dusun (umbik). Batas-batas

wilayah dusun berupa batas alam, seperti kali/sungai (end) dan gunung. Setiap



marga mengetahui batas-batas wilayah berdasarkan cerita turun-temurun dari
leluhur dan orang tua.

Pemanfaatan tanah dusun dalam kontrol dan sepengetahuan kepala marga
(keret). Masyarakat pemilik tanah dusun akan mencari makanan, berupa sagu atau
binatang buruan, tidak dikonsumsi sendiri, melainkan selalu berbagi dengan
anggota marga yang ada di sekitar tempat tinggalnya.

Apabila ada orang dari luar marga, yang mau masuk mengambil makanan di
dusun yang bukan hak miliknya, harus terlebih dahulu memberi tahu atau
meminta izin kepada pemilik dusun. Apabila seseorang tidak meminta ijin terlebih
dahulu sebelum masuk ke dusun yang bukan hak miliknya dianggap pencuri.
Pencurian dapat memicu konflik (gesekan) dalam kehidupan bermasyarakat dalam
kehidupan masyarakat suku Emem.

Contoh konkret, seseorang memanah babi di dusun miliknya. Tetapi, babi
tersebut lari menyeberang ke dusun milik marga lain. Maka, orang yang berburu
itu tidak bisa langsung masuk ke dusun orang lain, tempat babi itu lari. la harus
menyampaikan kepada pemilik dusun bahwa babi yang dipanahnya lari ke dusun
miliknya. Kemudian, mereka bersama-sama mencari babi tersebut. Apabila
mereka mendapatkan babi tersebut, maka akan dipotong dan dibagi bersama-
sama.

Demikian halnya, apabila orang membuka kebun di dusun marga lain, maka
ia harus memberikan hasil kepada pemilik dusun. Atau misalnya, pergi
memancing di kolam/telaga milik marga lain, maka hasil ikan harus dibagi dengan
pemilik dusun.

Ada juga dusun yang menjadi tempat hidup burung Cenderawasih atau Mambruk,
atau kayu besi, kayu bakar, orang tidak bisa ambil sembarang, harus seizin
pemilik dusun. Biasanya, pemilik dusun tidak serta merta memberi ijin, orang itu
pergi masuk ke dusunnya, melainkan mereka pergi bersama-sama. Alasannya, di
tempat-tempat seperti itu, bersemayam roh-roh leluhur yang melindungi. Apabila
orang luar pergi sendiri, maka roh-roh bisa marah dan orang tersebut bisa

menderita sakit.



4.2. Profil Suku Tebi

4.2.1.

4.2.2.

4.2.3.

Sejarah Asal Usul

Sejarah asal-usul orang sub suku Tebi, sama seperti orang suku Emem. Mereka
hidup dalam marga-marga, yang diyakini merupakan asal-usul keberadaan orang
suku Tebi. Marga-marga orang suku Tebi, yang tinggal di kampung Dubu,
distrik Web yaitu Wally, Fuku, Suu, Kemle, Tri, Wa, Awi, Pofkei, Mombo,
Waki. Misalnya, marga Suu artinya rayap tanah. Orang sub suku Tebi hanya
tinggal di kampung Dubu, tidak tersebar ke wilayah pemukiman lain.

Bahasa dan Persebaran

Masyarakat sub suku Tebi, yang tinggal di kampung Dubu, distrik Web
menggunakan bahasa Tebi dalam lingkup pergaulan di antara mereka. Bahasa
Tebi, dalam lingkup orang Tebi disebut juga dengan sebutan bahasa anee.
Sedangkan dalam pergaulan yang lebih luas, orang Tebi menggunakan bahasa
Emem.

Beberapa contoh kata jenis hewan dan tanaman dalam bahasa Tebi yaitu
kasuari (alei), babi (one), anjing (sai), ikan (ambla), ular (wauli). Beberapa jenis
tanaman yaitu pisang (walfi), tepung sagu (andeba), pohon sagu (nele mumu),
keladi bete (wafo).

Kata keterangan waktu meliputi pagi (kombabe), siang (koami), malam
(wli). Contoh kata sapaan, mama (na), bapa (aba), anak (nemargi), anak laki-laki
(tonggari nemargi), anak perempuan (tege nemargi). Rokok (saboko), pinang
(nemea), sirih (somo), kapur (alo). Makan (goa).

Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman

Masyarakat sub suku Tebi mengenal dua jenis rumah, yaitu rumah tinggal
dan rumah adat. Keduanya memiliki fungsinya masing-masing. Rumah tinggal
merupakan tempat tinggal dan beraktivitas keluarga. Pada zaman dulu, rumah
tinggal dibangun menggunakan bahan alam, berupa kayu dan daun sagu. Seiring
kemajuan zaman, pada saat ini, rumah tinggal telah menggunakan seng, lantai
tanah atau semen dan sebagian lainnya membangun rumah panggung.

Rumah adat berbentuk bulat. Rumah ini dibangun oleh anggota suku dari
marga-marga yang masih menjadi satu klen. Proses pembangunan rumah adat

diatur oleh tetua adat di wilayah (kampung) bersangkutan. Pembagian tugas dan



4.2.4.

4.2.5.

peran dalam pembangunan rumah adat diputuskan bersama dalam musyawarah
adat.

Ada pun bahan-bahan yang digunakan dalam pembangunan rumah adat orang
suku Tebi berupa, kayu, rotan, daun sagu. Proses pengerjaannya bisa memakan
waktu cukup lama karena harus mengambil bahan dari alam. Setelah
pembangunan, rumah adat ini diberkati dengan upacara adat, kemudian
digunakan untuk berbagai kegiatan adat seperti upacara penyembuhan bagi orang
yang sakit, upacara sebelum pergi berburu (mencari makanan) dan lain-lain. Saat
ini, dalam kehidupan sehari-hari, orang suku Tebi menyebutnya “rumah payung”

karena bentuknya melingkar (bulat) menyerupai payung.

Mata Pencaharian Hidup

Masyarakat sub suku Tebi mengenal dan mempraktikkan pertanian
tradisional dengan menanam sayur dan umbi-umbian. Tanam asli yang dikenal
dan ditanam berupa keladi bete (wafo), pisang (walfi), sagu (nelemumu). Proses
budidaya dilakukan secara perorangan di dalam keluarga-keluarga.

Hasil pertanian yang diusahakan berupa keladi, petatas, pisang menjadi
konsumsi keluarga. Sebagian hasil, dibagikan ke anggota keluarga terdekat. Tidak
ada transaksi jual beli,karena setiap keluarga hanya mengenal sistem berbagi.

Selain berkebun, orang sub suku Tebi juga mengambil makanan dari hutan
berupa sagu, sayur dan berburu babi hutan, kasuari, dan lain-lain. Hasilnya, dibagi
dengan anggota keluarga, tidak dikonsumsi sendiri.

Secara tradisional, masyarakat suku Tebi belum mengenal sistem menabung
sebagaimana masyarakat modern, berupa uang. Tetapi, secara tradisional mereka
memiliki sistem berbagi, yang menjadi modal sosial dalam kehidupan sehari-hari.
Keluarga-keluarga yang memiliki hasil kebun atau hasil berburu akan berbagi
dengan anggota keluarga. Demikian halnya, pada saat keluarga-keluarga lain
memperoleh hasil kebun dan buruan, mereka akan berbagi kepada keluarga-

keluarga yang pernah berbagi kepada mereka.

Agama dan Sistem Kepercayaan
Masyarakat sub suku Tebi menganut kepercayaan tradisional. Orang Tebi
meyakini adanya penguasa jagat semesta dan roh-roh leluhur. Roh-roh itu tinggal

di tempat keramat (mufani ngge). Roh leluhur selalu dikaitkan dengan tempat-



4.2.6.

tempat keramat. Setiap marga (keret) memiliki tempat keramat. Orang tidak boleh
lewat di tempat-tempat keramat itu. Setiap tempat keramat dirawat oleh tetua adat
yang memiliki kewenangan mengurusnya.

Pada zaman dulu, apabila ada orang sakit, maka ada “dokter adat” yang
bertugas menyembuhkan orang sakit. la memiliki kemampuan “dua alam” yaitu
alam nyata dunia dan alam roh-roh.

Setelah agama Misi Protestan masuk ke wilayah sub suku Tebi, maka saat ini
orang Tebi memeluk agama Kristen Protestan, jemaat Gereja Kemah Injili
Indonesia (GKII).

Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan

Masyarakat sub suku Tebi memiliki ikatan kekeluargaan berdasarkan asal
usul suku dan masing-masing marga. Selain itu, kekeluargaan juga terbangun
karena adanya ikatan perkawinan. Melalui perkawinan, terjalin hubungan di
antara marga-marga yang ada dalam sub suku Tebi atau dengan suku lainnya.

Pada zaman dulu kehidupan sosial masyarakat sub suku Tebi terpelihara
dengan baik, berkat peran tetua adat, yang berasal dari masing-masing suku.
Apabila terjadi gesekan atau perselisihan, tetua adat mengambil peran besar untuk
menyelesaikannya secara kekeluargaan.

Secara khusus, tradisi perkawinan dalam sub suku Tebi menerapkan sistem
“kawin tukar” (monggo-monggo). Seorang laki-laki yang akan kawin, ia harus
memiliki seorang saudari perempuan yang akan menjadi istri dari iparnya (saudara
laki-laki istrinya). Apabila ia tidak memiliki saudari perempuan, maka harta kawin
menjadi mahal. Alat pembayaran harta kawin dalam tradisi orang sub suku Tebi
adalah gelang bia (pota) dan uang (wetfe) di atas sepuluh juta rupiah.

Zaman dulu, otoritas perkawinan ada pada orang tua. Pasangan hidup, baik
laki-laki maupun perempuan ditentukan oleh orang tua. Anak-anak hanya
menerima keputusan orang tua. Saat ini, orang “kawin tukar” sudah tidak ketat
diterapkan lagi di kalangan hidup orang sub suku Tebi. Sekarang muda-mudi
orang suku Tebi bisa memilih pasangan hidupnya sendiri.

Masyarakat sub suku Tebi menerapkan monogam. Satu laki-laki kawin
dengan satu perempuan. Apabila seorang laki-laki hendak melamar seorang
perempuan, maka para utusan akan pergi ke rumah perempuan. Di sana mereka

akan menggunakan bahasa kiasan. Misalnya, “Pinang di sini bagus sekali.”



4.2.7.

4.2.8.

Artinya, pihak laki-laki tertarik pada anak gadis di rumah ini. Apabila orang tua
perempuan setuju, mereka akan bilang, “Mau petik kah?” Tetapi, kalau orang tua
perempuan tidak setuju, mereka akan bilang, "pinang ini masih muda,” atau kalau
anak gadisnya sudah dilamar, mereka akan bilang, “pinang ini, orang sudah
pesan.”

Proses perkawinan dalam tradisi masyarakat sub suku Tebi mencapai
puncaknya dengan saling tukar bahan makanan. Ada “orang tengah’ yang akan
memantau persiapan bahan makanan dari pihak laki-laki. la akan melaporkannya
kepada pihak perempuan. Pada hari pertemuan keluarga, masing-masing pihak
akan saling memberikan makanan yang telah disiapkan.

Ada pun bahan-bahan makanan yang disiapkan baik oleh pihak laki-laki maupun

perempuan berupa sagu, umbi-umbian, pisang dan babi.

Sistem Kepemimpinan

Masyarakat sub suku Tebi memiliki struktur kepemimpinannya sendiri. Ada
kepala sub suku Tebi, yang dipilih (diangkat) oleh marga-marga. Ada pula, kepala
keret (marga-marga), yang dipilih (diangkat) oleh anggota sukunya. Misalnya,
marga Suu memiliki seorang kepala suku marga, yang bertugas melindungi
marganya.
Kepala suku marga (keret) dan kepala sub suku Tebi bertugas melindungi
melindungi suku dan marga masing-masing agar setiap warga sub suku Tebi dan
marga-marga yang ada di dalamnya terlindungi dan hak-hak serta kewajiban-

kewajibannya tetap terpelihara dengan baik.

Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Tebi

Pada masyarakat sub suku Tebi kepemilikan tanah dan dusun berada dalam
penguasaan masing-masing marga (keret). Setiap marga memiliki tanah dan
dusun. Batas-batas wilayah dusun berupa batas alam, seperti kali, bukit, batu besar
dan gunung. Setiap marga mengetahui batas-batas wilayah berdasarkan cerita
turun-temurun dari leluhur dan orang tua.

Pemanfaatan tanah dusun dalam kontrol dan sepengetahuan kepala marga
(keret). Masyarakat pemilik tanah dusun akan mencari makanan, berupa sagu atau
binatang buruan, tidak dikonsumsi sendiri, melainkan selalu berbagi dengan

anggota marga yang ada di sekitar tempat tinggalnya. Orang sub suku Tebi hanya



boleh mencari dan mengambil makanan di dusun mereka, tidak boleh mengambil
di dusun milik orang lain. Bahkan kalau seseorang berburu dan binatang
buruannya masuk ke dusun milik orang lain, ia tidak boleh masuk sendiri ke
dusun itu. la harus melapor ke pemilik dusun dan mereka akan pergi bersama-
sama mencari babi itu.

Contoh lain, misalnya, ada sarang burung Maleo persis di batas dusun antara
marga Suu dan Wellip. Maka, pada saat gali sarang burung, hanya orang Suu
hanya boleh ambil telur Maleo yang berada di batas tanah orang Suu, selebihnya
yang ada di dusun orang Wellip menjadi hak orang Wellip. Setiap orang sub suku
Tebi, hanya boleh mengambil makanan di dusun miliknya!

Apabila ada orang dari luar marga, yang mau masuk mengambil makanan di
dusun yang bukan hak miliknya, harus terlebih dahulu memberi tahu atau
meminta izin kepada pemilik dusun. Apabila seseorang tidak meminta ijin
terlebih dahulu sebelum masuk ke dusun yang bukan hak miliknya dianggap
pencuri. Pencurian dapat memicu konflik dalam kehidupan bermasyarakat dalam

kehidupan masyarakat sub suku Tebi.

4.3. Profil Suku Dra

Secara umum, suku Dra memiliki kesamaan budaya dan adat dengan orang suku Emem
sampai di Yetfa. Kesamaan itu, meliputi sejarah asal-usul kisah penciptaan dengan
totem masing-masing, pola pemukiman dan berkebun, sistem perkawinan dan
kepercayaan. Hanya ada satu hal yang membedakan orang suku Dra, Emem, Yetfa dan
suku-suku lainnya, yaitu bahasa. Orang Dra memakai bahasa Dra, yang berbeda
dengan bahasa Emem, Yetfa, dan suku-suku lainnya, yang mendiami distrik Web,

Yaffi, Towe dan Kesnar.

4.3.1. Sejarah Asal Usul
Masyarakat suku Dra tinggal berdampingan dengan masyarakat dari suku
Emem. Menurut asal usulnya, orang suku Dra ada dua, yaitu Amgotro (rumpun
tertua) dan Akarinda (rumpun adik). Suku Dra mendiami kampung-kampung
yang terletak di wilayah administrasi pemerintahan distrik Yaffi. Berikut ini
adalah daftar kampung dan marga yang tinggal dan menetap kampung-kampung

di distrik Yaffi.



No. Kampung dan Suku Marga
Suku Dra
1. | Kampung Amgotro Orambe, Matar, Akim, Koyafi,
Tongge, Nafania, Habiaweno,
Wambea, Warombri, Gonai
2. | Kampung Akarinda Wambea, Koray, Pangguem, Wami,
Fawea
3. | Dusun Kuinggrobu Warombri, Gonai, Was, Yulikap dan
Ongge
Suku Emem
4. | Kampung Yuruf Sumel, Fumel, Watae, Pofal,
Mendeweri, Kemo, Was, Pikindu,
Nabar, Sabiak, Yemel
5. | Kampung Fafenumbu Nebar, Yeng, Kri, Mondo, Plum
6. | Kampung Jifanggry Pikindu, Nabar, Yemel, Tangfo,
Sabiak,
7. | Kampung Monggoafi Atmea, Atiape, Wonangge, Sauri
8. | Kampung Yabanda Sauri, Wauner, Maluel, Kumur
Sebagian besar orang suku Dra tinggal di wilayah Papua New Guinea
(PNG). Hanya dua kampung, Amgotro dan Akirenda serta dusun Kuinggrobu
yang masuk di wilayah Indonesia. Sebelum pemekaran kampung, Akirenda dan
dusun Kuinggrobu menjadi satu dengan Amgotro. Amgotro memiliki makna
amgo (kaka) dan tro (rumpun). Jadi, Amgotro artinya rumpun kaka.
Orang suku Dra, pada mulanya datang dari arah Timur (PNG) dan Selatan
(Tabra). Mereka lihat tanah kosong, tidak ada manusia, maka mereka menetap.
Marga pertama yang datang dan menetap di Amgotro yaitu marga Orambe.
Pertama kali datang, mereka menyalakan api. Kemudian, mereka mulai bercocok
tanam dan tinggal menetap. Kemudian, datang pula orang kedua, orang ketiga dan
seterusnya, dan orang pertama yang datang itu membagi-bagikan tanah, dusun
kepada mereka yang datang kemudian.
Kisah mitologi manusia orang Dra tampak pada marga masing-masing. Misalnya,
marga AKkim menghayati asal-usulnya berasal dari ulat tali, kemudian menjadi
manusia dan hidup. Lama kelamaan marga mereka menjadi banyak dan besar.
4.3.2. Bahasa dan Persebaran

Masyarakat suku Dra menggunakan bahasa Dra. Mereka tersebar di
kampung Amgotro, Akirenda dan dusun dusun Kuinggrobu. Dalam interaksi

sosial dan kehidupan bermasyarakat, orang Dra menggunakan bahasa Dra. Selain



4.3.3.

itu, masyarakat suku Dra juga dapat berkomunikasi dengan menggunakan bahasa
Emem.

Beberapa contoh kata dalam bahasa Dra. Kata keterangan waktu, pagi
(timbu), siang (hofnei), malam (tmbli). Selamat pagi (timbu amanino). Makan
(teto), minum (twef). Pinang (wanda), sirih (wafa). Nama hewan, misalnya
kasuari (kwangge), babi (war), buaya (warwun), anjing (yabruk), buaya

(warwuan), ikan (dabuna), burung (ndu).

Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman

Masyarakat suku Dra mengenal dua jenis rumah. Pertama, rumah tinggal
yang dihuni oleh dua atau tiga marga sehingga ikatan kekeluargaan itu sangat
akrab. Alasannya, agar terhindar dari serangan musuh, karena pada zaman dulu
orang hidup dalam peperangan antar suku. Tetapi, saat ini seiring kemajuan
zaman, dan tidak ada lagi saling perang, maka setiap keluarga tinggal di rumahnya
masing-masing di kampung.

Rumah tinggal merupakan tempat tinggal dan beraktivitas keluarga. Pada
zaman dulu, rumah tinggal dibangun menggunakan bahan alam, berupa gabah-
gabah dan daun sagu. Seiring kemajuan zaman, pada saat ini, rumah tinggal telah
menggunakan seng, lantai tanah atau semen dan sebagian lainnya membangun
rumah panggung.

Kedua, rumah adat dalam bahasa Dra dikenal dengan sebutan amam oloh.
Dua kata itu memiliki makna sebagai berikut, amam (bulan) dan oloh (rumah).
Jadi, amam oloh berarti rumah bulat. Sesuai dengan namanya, rumah adat
berbentuk bulat, dan panggung, tempat dansa (rotan khusus lentur seperti fer di
tengah untuk tempat dansa). Rumah ini dibangun oleh anggota suku dari marga-
marga yang masih menjadi satu klen menggunakan bahan-bahan berupa atap daun
sagu, dinding gabah-gabah dan juga rotan khusus.

Rumah adat (amam oloh) di bangun di tengah kampung dan berfungsi
sebagai tempat berkumpul membicarakan hal-hal terkait adat. Selain itu, rumah
adat menjadi tempat dilangsungkannya tarian adat pada pesta-pesta yang
diselenggarakan oleh masyarakat suku Dra. Rumah adat juga berfungsi sebagai
tempat penyembuhan bagi orang sakit.

Pada zaman orang tua, masyarakat suku Dra tinggal dalam kelompok marga

masing-masing, tidak mengenal pola permukiman kampung seperti sekarang ini.



4.3.4.

Orang Dra tinggal sesuai tempat yang cocok untuk hidup. Tempat-tempat
strategis tersedia makanan, bisa buka kebun, seperti di bukit dan di pinggir kali.
Selain itu, tempat tinggal yang dipilih juga harus aman, tidak mudah ditembus
musuh atau lawan. Karena itu, secara umum, pada zaman dahulu, orang suku Dra
menempati suatu wilayah berdasarkan ketersediaan makanan, strategis untuk

berkebun, tetapi juga aman dari serangan musuh.

Sistem Kepercayaan dan Pengetahuan

Pada masyarakat suku Dra terdapat sistem kepercayaan tradisional. Orang
Dra percaya pada roh-roh yang penghuni jagat semesta. Orang Dra percaya pada
pohon besar, batu besar, air terjun, kolam besar. Di tempat-tempat itu ada
penghuninya. Apabila orang melakukan pelanggaran di tempat-tempat keramat
itu, maka roh-roh yang tinggal di tempat itu bisa marah dan menyebabkan
terjadinya sakit dan malapetaka lainnya. Kepercayaan ini telah ada sejak zaman
leluhur sampai sekarang.

Misalnya, seseorang hendak pergi berburu, maka ia harus pergi ke tempat
keramat (tota fenda). la meletakkan rokok, pinang dan minta pada roh-roh agar
memberikan hasil yang baik. Roh-roh pasti akan memberikan apa yang diminta,
pasti ada hasil buruan.

Keyakinan akar perlindungan roh-roh, mendorong orang suku Dra, sebelum
melakukan aktivitas harus datang ke tempat-tempat keramat untuk meminta
perlindungan. Orang suku Dra selalu memelihara hidup baik dengan roh leluhur.
Roh leluhur selalu dikaitkan dengan tempat-tempat keramat (tota fenda). Setiap
marga (keret) memiliki tempat keramat (tota fenda). Tempat-tempat keramat itu
bisa berupa pohon besar, batu besar, air terjun, kolam/telaga yang besar. Setiap
tempat keramat dirawat oleh tetua adat pada masing-masing marga. Pada
kesempatan tertentu, pesta adat, atau kepentingan mendesak lainnya, orang yang
dituakan, kepala marga, suku dapat berbicara dengan roh-roh di tempat-tempat
keramat itu.

Orang suku Dra juga memiliki “dokter adat” yang bertugas menyembuhkan
orang sakit. “Dokter adat” dikenal dengan istilah taninda yang bertugas
menyembuhkan orang sakit. la adalah seorang laki-laki. la memiliki kemampuan
dua alam (alam dunia nyata dan alam supranatural). Pada saat ada orang sakit, ia

akan melihat dan mencari tahu penyebabnya dan memberikan kesimpulan



4.3.5.

penyebab sakitnya. Kemudian, ia meniup dengan kata-kata mantra adat dan orang
sakit itu bisa sembuh.

Tidak semua marga memiliki seorang taninda. la adalah orang khusus. Saat
ini, di suku Dra, hanya dua atau tiga orang taninda. Untuk menjadi seorang
taninda tidak mudah, karena diberikan langsung oleh roh-roh tatkala mereka
melihat bahwa dia mampu mengemban tugas tersebut.

Setelah mengalami perjumpaan dengan agama Misi Katolik, yang dibawa
oleh misionaris Fransiskan, Pastor Blockdek, Pastor Frankenmolen OFM, maka
saat ini masyarakat suku Dra, memeluk Agama Katolik.

Sistem pengetahuan, orang suku Dra tidak mengenal istilah hari, bulan dan
tahun. Orang suku Dra memiliki kearifan sendiri untuk menentukan hari, misalnya
dengan mengikat tali sebagai penanda hari, yang akan dibakar setiap pagi sampai
hari mereka berkumpul. Dalam sistem berpikir orang suku Dra tentang hari,
mereka hanya berpikir, “malam istirahat, besok pagi mulai kerja lagi!”

Di bidang kesehatan, orang suku Dra memiliki pengetahuan obat-obatan
alam. Misalnya, badan sakit-sakit mereka menggunakan daun gatal (yabrambu),
jahe (mbe), kunyit (anggu) untuk mengobati luka, daun khusus, kulit kayu khusus.
Sedangkan di bidang seni, orang Dra mengenal tifa, seni lukis, seni tari ikat
kepala (hairu iklu) yang berfungsi pada upacara penyembuhan dan peringatan

arwah leluhur.

Mata Pencaharian Hidup

Mata pencarian hidup utama orang Dra adalah berkebun (membuka kebun).
Mereka menanam pisang (tambe), keladi (mawah), ubi jalar (tato), tebu (igiam),
sayur lilin (bra), sayur gedi (amgle), melinjo-genemo (bal). Selain itu, orang suku
Dra juga mengambil makanan dari alam (meramu) berupa sagu dan juga berburu.

Orang suku Dra tidak mengenal kalender musim hujan atau panas. Mereka
mengenal musim dari perubahan yang terjadi pada alam, pohon, dll. Panas (dabu),
hujan (khoe). Pada wilayah suku Dra, hanya ada musim panas dan musim hujan.
Misalnya, pohon-pohon mulai berbunga, artinya musim hujan telah tiba. Maka,
sebelum pohon itu berbunga, mereka telah membuka kebun (amano). Ada pohon,
seperti pohon kapok, berbuah dan pada saat kering terbelah, maka menandakan
musim panas telah tiba. “Pohon musim” itu dalam bahasa Dra dikenal dengan

sebutan dlek.



4.3.6.

Pada musim kemarau, orang tua sudah membuka kebun dengan cara
menebang pohon dan membakarnya. Demikian halnya, pada musim hujan, mereka
menanam. Setelah menanam, mereka pergi ke dusun (kotamda) untuk mengambil
makanan. Di sana, ibu-ibu pangkur sagu, bapa-bapa pergi berburu. Apabila
makanan sudah cukup, mereka kembali ke tempat tinggal semula, yang ada kebun
itu. Di sana, sambil tinggal mereka membersihkan kebun, cabut rumput, merawat
tanaman.

Pada zaman dulu, orang suku Dra tidak mengenal istilah pasar, jual hasil
kebun dan hasil berburu. Bahan makanan yang diperoleh disimpan untuk
dikonsumsi selama beberapa waktu. Sebagian makanan itu juga dibagi dengan
keluarga-keluarga (kerabat). Tidak ada sistem jual-beli atau barter! Mereka hidup
dalam satu ikatan relasi kekeluargaan yang sangat kuat yang terwujud dalam
tindakan saling berbagi, saling memberi bahan makanan di antara mereka.

Secara tradisional, masyarakat suku Dra tidak mengenal sistem menabung
sebagaimana masyarakat modern, berupa uang. Tetapi, secara tradisional mereka
memiliki sistem berbagi, yang menjadi modal sosial dalam kehidupan sehari-hari.
Keluarga-keluarga yang memiliki hasil kebun atau hasil berburu akan berbagi
dengan anggota keluarga. Demikian halnya, pada saat keluarga-keluarga lain
memperoleh hasil kebun dan buruan, mereka akan berbagi kepada keluarga-
keluarga yang pernah berbagi kepada mereka.

Orang suku Dra hidup dalam satu siklus bekerja, membuka kebun, berburu,
mengambil sagu di dusun dan berbagi dengan kerabat. Mereka tidak hidup untuk
diri sendiri, melainkan hidup saling berbagi dengan sesama mereka, terutama

anggota kerabat keluarga.

Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan

Masyarakat suku Dra memiliki ikatan kekeluargaan berdasarkan asal usul
suku dan masing-masing marga. Selain itu, kekeluargaan juga terbangun karena
adanya ikatan perkawinan. Melalui perkawinan, terjalin hubungan di antara
marga-marga yang ada dalam suku Dra atau dengan suku lainnya. Hubungan
kekerabatan terjalin di antara dusun satu dan lainnya melalui ikatan perkawinan.
Melalui perkawinan pula di antara marga dan dusun terjalin ikatan harmonis dan

hidup damai di antara mereka.



Selain perkawinan, ikatan kekerabatan dalam kehidupan sosial orang suku
Dra juga terjadi melalui saling tukar makan, pesta adat, tarian adat mengikat
keakraban di antara orang Dra. Misalnya, saling tukar makan. Para pihak keluarga
bertemu, membuat janji untuk tukar makan. Mereka menentukan waktu.
Kemudian, masing-masing pergi menyiapkan makanan. Pada hari yang ditentukan
mereka bertemu di tempat yang telah disepakati misalnya di bukit, di pohon besar,
dan saling tukar makanan.

Cara menentukan waktu untuk saling bertemu dan tukar makanan juga unik.
Mereka menggunakan ikat tali, karena tidak mengenal hari, minggu, bulan. Setiap
hari, mereka akan membakar satu ikatan pada tali, sampai yang terakhir, maka
itulah hari pertemuan di antara mereka untuk saling tukar makan.

Siapa bertugas mengikat tali penunjuk waktu itu? Orang yang ikat dan bakar
adalah utusan/perwakilan dari masing-masing pihak yang bertemu dan saling
menyepakati waktu untuk bertemu. Mereka bertugas mengikat tali dan
membakarnya setiap hari sampai pada hari pertemuan itu. Mereka membakar tali
penanda itu pada pagi hari.

Apa yang ditukarkan? Pada waktu pertemuan itu, mereka sudah sepakati
barang-barang yang dibutuhkan oleh masing-masing pihak. Misalnya, ada yang
perlu bibit pisang, petatas, dan lain-lain.

Dalam kehidupan sosial, orang suku Dra mengenal tetua adat (orang yang
dituakan, ketua/kepala marga) di dalam setiap marga. Tetua adat/kepala marga itu,
bertugas menjaga dan memelihara seluruh anggota marga. Misalnya, marga Akim,
mengangkat seorang tetua adat untuk menjaga marga, dusun. Dia bertugas
mengatur seluruh anggota marga. Kepala marga juga membangun relasi harmonis
dengan marga lain, agar tidak terjadi saling perang suku.

Di dalam pesta-pesta adat pun, kepala marga yang akan
mengatur/memimpin pesta tersebut. la mengumpulkan anggota marga, dan
mengatur proses pesta adat tersebut. Sekarang kita mengenalnya sebagai kepala
marga, tetapi orang tua dahulu menyebutnya sebagai tetua adat, orang yang tertua,
orang yang benar-benar memiliki pengetahuan adat, berperilaku baik dan
bertanggung jawab.

Perkawinan di kalangan orang suku Dra sangat disiplin. Orang tua yang
punya anak perempuan dan orang tua yang punya anak laki-laki, kedua bela pihak

menjaga anak-anaknya. Secara khusus, orang tua anak perempuan tidak bisa



memberikan kebebasan kepada anak perempuannya. Orang tua menjaganya
sampai dewasa. Apabila ada laki-laki yang mau datang melamar, maka orang tua
pihak laki-laki akan datang ke rumah anak perempuan itu.

Orang tua pihak laki-laki datang dengan bahasa perumpamaan. Misalnya,
mereka bilang, “Bapa, pinang yang ko ada tanam ini, saya mau ambil. Pinang ini,
orang sudah kasih tanda atau tidak? ” Pinang disimbolkan sebagai anak gadis itu.
Apabila orang tua pihak perempuan setuju, maka mereka akan menjawab, “belum
ada yang kasih tanda ini pinang,” tetapi kalau sudah ada calon suaminya atau
tidak setuju, maka mereka akan bilang, “pinang ini orang sudah kasih tanda.”

Misalnya, orang tua pihak perempuan menerima pihak laki-laki, maka pihak
laki-laki akan bilang, “pinang ini, saya yang makan.” Kemudian, masing-masing
orang tua akan menyampaikan kepada anaknya masing-masing bahwa mereka
telah dijodohkan. Apabila keduanya menerima (setuju), maka dilakukan persiapan
lebih lanjut ke tahap perkawinan adat.

Persiapan paling penting dalam perkawinan yaitu mempersiapkan bahan
makanan yang akan digunakan dalam proses “tukar makan.” Bahan makanan yang
disiapkan oleh kedua bela pihak yaitu sagu, pisang, keladi, daging babi dan
berbagai hasil bumi lainnya. Bahan makanan yang disiapkan harus sama
banyaknya antara pihak perempuan dan pihak laki-laki. Misalnya, laki-laki
menyiapkan dua ekor babi, maka perempuan juga harus menyiapkan dua ekor
babi. Sebab, pada saat proses tukar makanan, orang mengambil babi, kemudian
memberikan babi. Orang mengambil sagu, ia memberikan sagu, dan seterusnya.

Proses tukar makanan itu menandakan sahnya perkawinan adat, maka pihak
laki-laki sudah bisa membawa pulang anak perempuan ke rumahnya. Pihak
perempuan akan antar anak perempuan ke pihak laki-laki. Maka, pihak laki-laki
tunggu pihak perempuan di rumah dengan makanan. Pihak perempuan juga
datang dengan makanan. Setelah antar, keluarga pihak perempuan bisa tidur
semalam di rumah pihak laki-laki, kemudian pulang dengan membawa makanan
yang disiapkan oleh pihak laki-laki.

Dalam urut-urutan pergi ke rumah pihak laki-laki juga berjalan sesuai urutan
dan perang masing-masing. Baik datang maupun pulang, berada di barisan yang
sama, dengan membawa barang yang sama. Misalnya, datang dengan berjalan
paling depan membawa sagu, maka pulang juga berjalan paling depan dengan

membawa sagu, dan seterusnya. Prosesi adat ini tidak bisa dilanggar karena



apabila dilanggar akan berdampak buruk pada hidup dan keturunan (anak-anak)
dari kedua mempelai.

Setelah proses tukar makanan, maka tahap berikut yaitu pembayaran harta
kawin. Harta kawin pada orang suku Dra berupa uang adat dari siput, kerang
(yamak). Besarnya harta kawin juga ditentukan oleh pasangan kawin. Apabila
“kawin tukar” maka hartanya bisa berkurang (sedikit), tetapi kalau pasangan
kawin bukan “kawin tukar” maka harta tetap mahal.

Di pihak perempuan, keluarga semarga berhak mendapatkan harta kawin,
baik dalam jumlah sedikit atau banyak, yang paling penting adalah semua
keluarga mendapatkan bagiannya.

Dari sisi aspek hukum adat, orang suku Dra mempraktikkan poligami.
Seorang laki-laki suku Dra bisa kawin lebih dari satu istri, tergantung
kesanggupan laki-laki tersebut. Apabila ia memiliki kemampuan, maka bisa kawin
dua perempuan.

Demikian halnya, seorang tetua adat boleh memiliki dua atau tiga istri.
Syaratnya, dia bisa menjamin hidup istri-istrinya itu. Saat ini, masih ada orang
suku Dra kawin dua perempuan dan mereka tinggal di dalam satu rumah.

Dalam tatanan adat, seorang anak gadis berada dalam tanggung jawab orang
tuanya sampai hari perkawinan secara adat. Apabila anak perempuan itu
melanggar adat (baku bawa dengan laki-laki), maka hukumannya panah (bunuh).
Alasannya, kalau anak yang kawin sembarang saja, orang tua dan keluarga tidak
mendapatkan harta atau dapat harta, tetapi berkurang karena anak perempuan itu
sudah tidak perawan lagi.

Demikian halnya, apabila seorang laki-laki membawa lari orang punya istri
atau anak gadis, hukumannya panah, entah mati atau tidak urusan belakang.
Keluarga pelaku tidak bisa melawan karena mereka bersalah. Tetapi, kalau
keluarga mencoba membela, maka bisa terjadi perang.

Saat ini, ketika orang melakukan kesalahan di bidang perkawinan, tidak lagi
dengan panah (membunuh), melainkan diurus secara kekeluargaan dan hukum
positif (pemerintah kampung, polisi). Biasanya ketika orang melakukan
pelanggaran, maka bayar denda pakai uang. Besarnya uang sesuai tingkat
kesalahan.

Orang suku Dra tidak mengenal peradilan adat. Alasannya, segala urusan orang

suku Dra berada di dalam masing-masing marga. Tetua di marga-marga, akan



4.3.7.

4.3.8.

bersepakat untuk menyelesaikan permasalahan yang terjadi. Misalnya, seorang
pemuda mengganggu seorang anak gadis, maka tetua adat di marga akan duduk
bersama, membicarakannya dan menyelesaikannya secara adat. Apabila tidak
menemukan penyelesaiannya, maka dibawa ke pemerintahan kampung atau

bahkan bisa ke kantor polisi.

Sistem Kepemimpinan

Masyarakat suku Dra memiliki struktur kepemimpinannya sendiri. Tidak
ada istilah kepala suku Dra. Orang Dra mengenal tetua adat, yang tertua (amgoa-
kaka nindie-manusia), yang mengetahui adat, batas-batas tanah, dusun, yang
dipilih (diangkat) untuk menjadi kepala marga-marga. Ada pula, kepala keret
(marga-marga), yang dipilih (diangkat) oleh anggota sukunya.

Secara umum, orang suku Dra tidak memiliki kepala suku. Sebab, semua
urusan terkait adat langsung berada di masing-masing marga. Tetapi, apabila ada
acara di kalangan suku orang Dra, maka masing-masing marga akan berkoordinasi
dan berkumpul untuk melaksanakan kegiatan tersebut.

Segala urusan terkait marga langsung berada di kepala marga (keret) yang
melindungi marganya masing-masing. Kepala marga berperan penting dalam
melindungi suku dan marga masing-masing, agar setiap warga suku Dra dan
marga-marga yang ada di dalamnya terlindungi dan hak-hak serta kewajiban-

kewajibannya sebagai orang suku Dra tetap terjaga.

Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Dra

Pada masyarakat suku Dra kepemilikan tanah (howo) bersifat kolektif dalam
marga (keret). Setiap marga memiliki tanah dan dusun. Batas-batas wilayah dusun
berupa batas alam, seperti kali dan gunung. Setiap marga mengetahui batas-batas
wilayah berdasarkan cerita turun-temurun dari leluhur dan orang tua.

Setiap dusun dikelola oleh keluarga-keluarga pemilik, sesuai marga masing-
masing. Tetapi, di dalam marga-marga pemilik dusun itu dibagi lagi untuk setiap
orang di dalam marga itu. Misalnya, marga Akim punya dusun, tetapi marga
Akim juga terdiri dari keluarga-keluarga, maka setiap keluarga memiliki
bagiannya sendiri di dalam dusun itu. Karena itu, bagi orang suku Dra tidak ada

hutan, tanah dan dusun kosong, semua sudah ada pemiliknya.



Di dalam satu dusun, ada keluarga-keluarga semarga yang mengetahui hak-
hak dan batas-batas dusunnya sebagai tempat hidup dan mengambil makanan.
Batas-batas dusun berupa kali, urat lereng gunung dan atau pohon-pohon tertentu
yang telah ditentukan oleh pemilik dusun. Orang yang dituakan di dalam marga
(amgoa nindie) sangat mengetahui batas-batas dusun dan akan menjaganya
dengan baik.

Pemanfaatan tanah dusun dalam kontrol dan sepengetahuan kepala marga
(keret). Masyarakat pemilik tanah dusun akan mencari makanan, berupa sagu atau
binatang buruan di dusun miliknya. Hasil buruan berupa babi hutan atau kasuari
dan sagu atau hasil kebun lainnya tidak dikonsumsi sendiri, melainkan selalu
berbagi dengan anggota marga yang ada di sekitar tempat tinggalnya.

Apabila ada orang dari luar marga, atau marga kerabat yang mau masuk
mengambil makanan di dusun yang bukan hak miliknya, harus terlebih dahulu
memberi tahu atau meminta izin kepada pemilik dusun. Apabila seseorang tidak
meminta ijin terlebih dahulu sebelum masuk ke dusun yang bukan hak miliknya
dianggap pencuri. Karena itu, kalau pemilik dusun melihatnya, langsung dipanah
(dibunuh), karena dianggap musuh.

Misalnya, seseorang berburu. la memanah babi. Kemudian, babi lari ke
dusun milik orang lain, maka ia harus menyampaikan kepada pemilik dusun
bahwa babi buruannya lari dan masuk ke dusunnya. Kemudian, mereka bersama-
sama pergi mencari babi itu.

Bahkan di dalam satu dusun, satu marga sekalipun, orang hanya boleh
mengambil makanan di dusun miliknya sendiri. Misalnya, ayam hutan bertelur
tepat di garis batas, maka harus dilihat, telur ayam hutan itu ada di tanah dusun
milik siapa? Tidak bisa karena alasan adik-kakak, kemudian langsung ambil saja.
Apabila hal itu terjadi, maka dapat menimbulkan keributan.

Pada zaman orang tua dulu, tidak ada pencurian, karena masing-masing orang
hidup disiplin dan tertib. Apa lagi, kalau di dusun, orang sudah pasang tanda
larangan, dan ketika ada orang berani pencuri, maka bisa sakit dan mati. Ada
aturan ketat bahwa seseorang pun tidak diperkenankan mengambil hak milik

orang lain, bahkan ada hubungan darah sekalipun tidak boleh.



4.4. Profil Suku Nunuwei (Towe)
4.4.1. Sejarah Asal Usul

Masyarakat suku Towe sebelumnya dikenal sebagai orang suku Nunuwei.
Orang Emem dan Towe menyebut diri sebagai orang Nunuwei. Sebutan Towe
baru muncul kemudian pada saat pemerintah masuk. Orang suku Nunuwei
memiliki silsilah asal usul keturunan sejak masa penciptaan. Ada yang berasal dari
pohon, batu dan sebagainya.

Marga-marga yang ada di suku Towe (Nunuwei) adalah Merah (keturunan
berasal dari buah merah), Keau (burung malam/burung hantu), Waki (sejenis katak
kecil), Mengte (burung merpati), Kenai (tupai), Antoh (nibun) dan Songgoi
(manusia). Orang suku Nunuwei hidup dalam marga-marga dengan sebutannya
masing-masing. Misalnya, orang suku keret Wubrab (marga Antoh).

Secara rinci, marga-marga pada masyarakat suku Towe mendiami wilayah
Towe Atas, yaitu kampung Towe Atas, Towe Hitam (sebagian) dan kampung
Yember (sebagian). Ada pun marga-marga dapat dirincikan sesuai tempat tinggal

kampung sebagai berikut:

No. Kampung dan Suku/Sub Suku Marga

Suku Towe (Nunuwei)

Kampung Towe Atas Waki, Kenai, Keyao, Korem

Kampung Towe Hitam Kelami, Mus, Waki, Kenai, Songge

Kampung Yember Yeplep, Kayao, Kenai

Suku Yetfa

Kampung Terfones Kelami (belut), Mus (soa-soa), Del,
Separ, Dela,Viki, Kelai, Sekai, Min,
Dolo,

Kampung Lules Ketmi, Taku, Ufa

Kampung Pris Yao (api), Kri, Fengla, Kur

Kampung Bias Kelami, Murkim, Ani

Sub suku Tefanma, Murkim dan Inisne

Kampung Tefalma 2 sub suku | Bene, Manti, Kluwi (burung), Rilef

Tefanma (Sembramdela)

Kampung Milki sub suku Murkim | Pumi, Temtop, Uma, Belpo, Yao,
Fengla

Kampung Niliti sub suku Inisne Ariaro, Aisi, Biksi, Kuai, Sikofre




4.4.2.

4.4.3.

Bahasa dan Persebaran

Masyarakat suku Towe (Nunuwei) menggunakan bahasa Towe. Mereka
tersebar di kampung Towe Atas, Towe Hitam (sebagian) dan kampung Yember
(sebagian). Bahasa Towe menjadi bahasa sehari-hari di kalangan masyarakat suku
Towe. Percakapan dan interaksi sosial di kalangan masyarakat Towe Atas
menggunakan bahasa Towe. Selain itu, orang suku Towe juga mengetahui dan
bisa berbicara menggunakan bahasa Yetfa, tetapi orang Yetfa tidak bisa berbicara
menggunakan bahasa Towe. Demikian halnya, kalau orang Towe Atas datang ke
kampung Yember, maka mereka akan menggunakan bahasa Emem. Jadi, orang
Nunuwei bisa berbicara menggunakan bahasa Nunuwei, Emem, Yetfa dan Tebi
(Dubu).

Wilayah orang Towe di sebelah Utara berbatasan dengan suku Emem di
Yambrab, sub suku Tebi (Tob) di distrik Web; sebelah Timur berbatasan dengan
kampung Yember (ada orang suku Nunuwei dan Emem). Kampung Yember

pemekaran dari kampung Towe Atas.

Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman

Masyarakat suku Towe mengenal dua jenis rumah. Pertama, rumah tinggal,
berbentuk bulat, tetapi tidak menggunakan rotan lentur untuk dansa dan luas
dengan beberapa kamar dan dihuni oleh lebih dari satu Kepala Keluarga (KK).
Rumah ini digunakan sebagai tempat tinggal. Proses pembangunannya
berlangsung cukup lama, bisa mencapai satu tahun karena harus mengumpulkan
bahan-bahan dari alam.

Kedua, rumah adat (younggu meinap), bentuknya bulat, panggung (tinggi 2-
4 meter) dan di tengah-tengah ada tempat dansa (lentur terbuat dari rotan).
Upacara adat yang dilaksanakan di younggu meinap yaitu perkawinan,
penyembuhan (kalau ada orang sakit disembuhkan secara adat), upacara syukur,
(pada saat dapat hewan buruan, dIl), meminta berkat (saat berburu selalu sial,
tidak dapat hasil, maka harus ada pemulihan).

Upacara adat, selain dilaksanakan di dalam rumah adat younggu meinap
juga dilaksanakan di lapangan terbuka. Pemimpin upacara adat adalah tetua adat
(orang yang dituakan).

Pola pemukiman dalam masyarakat suku Towe bersifat komunal dalam

marga-marga. Dulu, orang tidak mengenal kampung. Setiap marga hidup di



444,

dusunnya masing-masing. Mereka membangun rumah tinggal dan rumah adat
“rumah payung” yang digunakan dalam pesta-pesta adat berupaya upacara
perkawinan, penyembuhan.

Saat ini, pola pemukiman orang Towe sudah berubah. Masyarakat dari marga-
marga telah membentuk kampung-kampung yang mereka huni bersama. Kini,
dusun menjadi tempat mengambil makanan, berkebun dan berburu. Di dusun, ada
pondok tempat berteduh saat mencari makanan.

Mata Pencaharian Hidup

Masyarakat suku Towe mengenal dua musim, yaitu musim kemarau/panas
(noumb) dan musim hujan (al). Musim kemarau berlangsung pada bulan Juli-
Oktober. Pada musim kemarau ini, orang Towe mulai buka kebun dengan babat
hutan dan bakar. Sedangkan musim hujan berlangsung pada bulan November-
bulan Juni. Pada musim hujan ini, orang Towe menanam tanaman umbi-umbian
pada kebun mereka. Meskipun demikian, sebagai daerah hutan hujan tropis, yang
berada jauh di atas permukaan laut, acapkali musim hujan dan panas menjadi
tidak menentu. Karena itu, dalam hal membuka kebun dan menanam, orang suku
Towe menyesuaikan dengan kondisi alam (panas dan hujan), tidak berpatokan
pada bulan-bulan tertentu.

Masyarakat suku Towe mengenal dan mempraktikkan pertanian tradisional
dengan sistem ladang berpindah yang meninggalkan bekas kebun lama (tigim
wafo). Apabila suatu lokasi telah digarap selama beberapa tahun dan tanah mulai
kurang subur, maka lahan kebun (wafo) dipindahkan ke tempat yang baru.
Pekerjaan di kebun dilakukan secara pribadi, di dalam keluarga-keluarga.

Tanam asli yang dikenal dan ditanam oleh orang suku Towe berupa keladi,
petatas, pisang, tebu. Orang Towe juga menanam tanaman jangka Panjang seperti
pinang, buah merah, ketapang, kenari, sukun, matoa, . Tanaman jangka panjang
sengaja ditanam oleh orang Suku Towe sebagai persiapan untuk bekal hidup bagi
anak-cucu kelak. Demikian halnya kelak, anak-cucu juga akan menanam untuk
generasi berikutnya.

Orang suku Towe bisa memanen hasil kebun setiap saat. Sebab, tanaman
berupa umbi-umbian, bukan padi atau jagung. Hasil pertanian berupa keladi,
petatas, pisang dikonsumsi oleh keluarga. Sebagian hasil, dibagikan ke anggota
keluarga terdekat. Sebagian lagi, bisa dibarter (ditukar) dengan kebutuhan rumah

tangga. Jenis bahan makanan yang dibarter disesuaikan dengan kebutuhan



4.4.5.

keluarga. Misalnya, ada keluarga yang memiliki daging babi, tetapi tidak ada
sagu, maka daging babi bisa dibarter dengan sagu.

Selain bercocok-tanam umbi-umbian, orang suku Towe juga berburu babi
hutan, kasuari, ayam hutan, lao-lao, menangkap ikan dan menokok sagu di dusun.
Berburu, menangkap ikan dan menokok sagu tidak mengenal musim, dapat
dilakukan sepanjang tahun. Hasil berburu dan mengambil makanan di dusun, tidak
untuk konsumsi sendiri, melainkan berbagi dengan anggota keluarga lainnya.

Secara tradisional, masyarakat suku Towe belum mengenal sistem
menabung sebagaimana masyarakat modern berupa uang. Menabung dalam arti
lebih luas tampak pada kebun-kebun dengan tanaman jangka panjang, seperti
buah merah, pinang, sukun, sagu, dll. Tanaman jangka panjang ini menjadi
jaminan untuk hidup masa depan anak-cucu. Selain kebun, menabung juga dalam
bentuk harta kawin dan benda-benda adat, yang dapat digunakan pada saat anak
akan menikah dan urusan adat lainnya.

Selain itu, menabung dalam arti sosial secara tradisional sungguh-sungguh
dihayati dan dilaksanakan oleh orang suku Towe dengan saling berbagi, yang
menjadi modal sosial dalam kehidupan sehari-hari. Keluarga-keluarga yang
memiliki hasil kebun atau hasil berburu akan berbagi dengan anggota keluarga:
bapa mantu, mama mantu, ipar-ipar, dan keluarga lainnya. Demikian halnya,
pada saat keluarga-keluarga lain memperoleh hasil kebun dan buruan, mereka

akan berbagi kepada keluarga-keluarga yang pernah berbagi kepada mereka.

Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan

Masyarakat suku Towe memiliki ikatan kekeluargaan berdasarkan asal usul
suku dan masing-masing marga. Bahkan, orang Towe hidup berdampingan
dengan orang suku Yetfa dan Emem. Selain itu, kekeluargaan juga terbangun
karena adanya ikatan perkawinan. Melalui perkawinan, terjalin hubungan di
antara marga-marga yang ada dalam suku Towe atau dengan suku lainnya.

Pada zaman dulu, perkawinan (kegekok) menjadi urusan orang tua kedua
mempelai laki-laki dan perempuan. Otoritas perkawinan ada pada orang tua.
Pasangan hidup, baik laki-laki maupun perempuan ditentukan oleh orang tua.
Anak-anak hanya menerima keputusan orang tua.

Tradisi perkawinan dalam suku Towe menerapkan sistem “kawin tukar.”

Seorang laki-laki yang akan kawin, ia harus memiliki seorang saudari perempuan



yang akan menjadi istri dari iparnya (saudara laki-laki istrinya). Apabila ia tidak
memiliki saudari perempuan, maka harta kawin menjadi mahal.

Proses menuju perkawinan diawali dengan perkenalan. Jauh sebelum
perminangan, orang tua kedua mempelai sudah saling mempelajari sifat anak-anak
mereka, berupa sikap hidup, pergaulan dengan sesama. Apabila sikap dan
pergaulan hidupnya baik, maka pihak laki-laki bisa pergi minang perempuan yang
menjadi pilihan orang tua laki-laki.

Siapa yang pergi ke rumah pihak perempuan? Orang tua pihak laki-laki,
yaitu Bapa dan Mama, tetapi juga Bapa dan Mama serta keluarga bisa mengutus
Om (paman), Bapa Tua atau Bapa Ade, yang pergi ke rumah orang tua pihak
perempuan untuk menyampaikan niat mereka terkait rencana menjodohkan anak
laki-laki dengan anak perempuan mereka. Apabila pihak perempuan menerima
maksud pihak laki-laki, maka akan diteruskan dengan tahap saling tukar makanan.

Pada saat pihak laki-laki pergi ke rumah pihak perempuan untuk melamar
seorang perempuan, maka para utusan itu akan bicara menggunakan bahasa
perumpamaan atau bahasa kiasan. Misalnya, “Bapa dorang punya pinang ini
bagus sekali. Saya mau petik. Bapa setuju kah?” Atau menggunakan bahasa
kiasan lain yang relevan dengan situasi dan kondisi pihak perempuan. Artinya,
pihak laki-laki tertarik pada anak gadis di rumah ini. Apabila orang tua perempuan
setuju, mereka akan bilang, “Mau petik kah?” Tetapi, kalau orang tua perempuan
tidak setuju, mereka akan bilang, "pinang ini masih muda,” atau kalau anak
gadisnya sudah dilamar, mereka akan bilang, “pinang ini orang sudah pesan.”
Sedangkan, kalau orang tua pihak perempuan masih mau mempelajari sikap dan
perilaku calon laki-laki yang akan meminang anak mereka, maka mereka akan
bilang, “pinang ini baik kah, tidak kah, nanti kita lihat dulu.” Dalam ungkapan
ini, tersirat makna, anak-anak yang akan dijodohkan diberikan waktu dan
kesempatan untuk saling mempelajari terlebih dahulu (masa pacaran).

Apabila kedua bela pihak saling setuju, maka mereka akan menentukan
waktu selanjutnya untuk acara tukar makanan. Bahan-bahan makanan yang
disiapkan baik oleh pihak laki-laki maupun perempuan untuk acara tukar makanan
berupa sagu, umbi-umbian, pisang dan babi. Jumlah makanan harus sama antara
pihak laki-laki dan perempuan. Misalnya, pihak perempuan menyiapkan lima
karung sagu, maka pihak laki-laki pun sama, dan seterusnya. Pihak laki-laki

menyerahkan lima ekor babi dan mengambil lima ekor babi yang telah disiapkan



oleh pihak perempuan, dan seterusnya. Untuk menjaga keseimbangan ini, maka
ada “orang tengah” (goremete tetwan) yang mengatur agar bahan makanan yang
disiapkan sesuai/cocok (sama jenis dan jumlahnya) pada hari pesta tukar
makanan.

Harta kawin dalam tradisi perkawinan orang Towe berupa uang adat dalam
bentuk siput dan gelang. Saat ini, harta kawin bisa dibayarkan dengan uang kertas,
tetapi juga bisa bersamaan, uang adat dan uang kertas.

Masyarakat suku Towe memegang tradisi perkawinan monogam. Satu laki-
laki kawin dengan satu perempuan. Tetapi, ada pengecualian bagi orang tertentu,
bisa kawin dua istri, tetapi dengan persetujuan istri pertama! Kalau istri pertama
tidak setuju, maka seorang laki-laki tidak bisa kawin dengan istri kedua.

Seorang kaka harus terlebih dahulu kawin. Tidak diperkenankan seorang
adik kawin lebih dulu dari kakanya. Apabila seorang adik kawin lebih dulu, bisa
berakibat sial pada diri dan hidupnya. Sistem perkawinan ini, berlaku sama di
distrik Web, Yaffi, Senggi, Towe dan Kesnar.

Pada zaman dahulu, orang Towe juga terlibat perang. Peperangan biasa
dipicu oleh perilaku tidak senonoh seperti ada laki-laki yang bawa lari perempuan.
Misalnya, orang Yetfa memiliki masalah. Mereka bisa mengundang orang Towe
untuk membantu mereka melawan musuh. Misalnya, orang Towe bermasalah
dengan orang Yetfa, maka orang Towe bisa panggil orang Emem atau orang sub
suku Yetfa tertentu yang menjadi kerabat untuk membantunya. Perang di suku
Towe tidak bermaksud menguasai tanah atau sumber daya alam dan membunuh
semua orang, melainkan hanya sebatas pada pihak yang melakukan kesalahan.
Perang itu bisa dilakukan di rumah pelaku atau di jalan, tidak ada tempat khusus
untuk perang.

Penyelesaian perang dengan melibatkan “orang tengah,” (goro mete tetoar)
yang mengetahui beberapa bahasa, terutama bahasa para pihak yang sedang
konflik. Biasanya (goro mete tetoar) merupakan anak peranakan dari para pihak
yang sedang berperang itu. la akan berusaha mendamaikan pihak-pihak yang
sedang berperang. la bertemu dengan pihak korban dan pelaku. la mendengarkan
tuntutan korban, misalnya ganti rugi dengan benda adat atau perempuan,
kemudian menyampaikannya kepada pelaku.

Saat ini perang sudah tidak terjadi lagi. Kalau ada permasalahan internal

keluarga diselesaikan di meja adat dalam keluarga keret (marga), kalau tidak bisa



4.4.6.

diselesaikan maka dibawa ke pemerintah kampung, tetapi kalau masalah serius,

misalnya pembunuhan pemerkosaan, maka dibawa ke aparat hukum.

Sistem Kepemimpinan

Masyarakat suku Towe memiliki struktur kepemimpinannya sendiri. Ada
kepala suku Towe, yang dikenal sebagai “orang besar” (mendibna), yang dipilih
(diangkat) oleh marga-marga. la memiliki kemampuan kepemimpinan, jago
perang. Apabila seorang mendibna sudah berusia lanjut (tua) dan tidak dapat
menjalankan lagi tugas-tugasnya, maka akan dilakukan pergantian. Ada pula,
kepala suku keret (marga-marga), yang dipilih (diangkat) oleh anggota sukunya.

Saat ini, kepemimpinan adat masyarakat suku Towe, berupa kepala suku
yang di angkat oleh marga-marga yang ada untuk melindungi seluruh orang suku
Towe. la bertugas menjaga orang Towe dengan seluruh hak miliknya, berupa
dusun alam. la tidak bertindak menguasai dusun, tetapi menjaganya. Misalnya, di
satu distrik Towe, ada satu orang kepala suku, yang bertugas melindungi orang
Towe dan hak-haknya seperti hak atas tanah, dusun dan hasil alam seperti kayu. la
juga mengumpulkan kepala suku keret dan memberikan arahan terkait
perlindungan terhadap hak-hak ulayat pada setiap marga agar tidak ada orang dari
luar masuk.

Saat ini, sehubungan dengan adanya pemerintahan formal, maka kepala
kampung juga berperan dalam menjaga wilayah adat orang suku Towe, sesuai
dengan kampungnya masing-masing.

Ada kepala suku marga (keret) yang melindungi marganya masing-masing.
Kepala suku keret adalah anak tertua dalam marga yang bersangkutan. Misalnya,
marga Wellip, orang tertua dari marga tersebut akan menjadi kepala suku (keret)
Wellip, dan seterusnya. Baik kepala suku Towe maupun kepala marga (keret)
berperan melindungi suku dan marga masing-masing agar setiap warga suku
Towe dan marga-marga yang ada di dalamnya terlindungi dan hak-hak serta
kewajiban-kewajibannya tetap terjaga.

Seorang kepala suku, sekaligus kepala perang, yang bertugas melindungi
anggota suku dari musuh apa pun yang datang dari luar. Dalam melaksanakan
tugas-tugasnya, seorang kepala suku memiliki orang-orang tertentu yang bertugas
untuk urusan kesehatan, ekonomi, dan lain-lain. Orang-orang tersebut, ada di

setiap marga-marga yang menjadi tanggung jawabnya itu.



4.4.7.

4.4.8.

Saat ini, seiring perkembangan dan kehadiran pemerintah, maka di tingkat
distrik ada kepala suku yang dikenal dengan dewan adat suku (DAS), menjaga
keseluruhan manusia dan alam dusun di tingkat distrik, kemudian di setiap
kampung ada kepala suku keret (masing-masing) marga. Keberadaan kepala suku
untuk menjaga dan melindungi manusia dan alam dusun milik orang suku Towe.
Dengan demikian, orang tidak bisa mencaplok hak milik orang suku Towe.

Seorang kepala suku juga harus memenuhi kriteria usia (orang tua),
mengetahui silsilah suku, batas-batas wilayah setiap marga. Hal ini sangat
penting, karena kalau ia tidak memiliki pengetahuan, maka ketika terjadi

perselisihan, ia tidak bisa mengurus/menjawab permasalahan tersebut.

Kelompok Kepentingan (Interest Group)

Secara spesifik, tidak tampak kelompok-kelompok kepentingan yang
menonjol dalam suku Towe. Saat ini, masyarakat adat suku Towe sedang
berupaya menjaga wilayah adatnya dari ekspansi dan eksploitasi sumber daya
alam terutama kayu besi. Selain itu, masyarakat adat juga sedang menjaga
wilayahnya dari perburuan binatang endemik seperti burung Cenderawasih. Selain
itu, ada pula dugaan penangkapan ikan di kali Towe, yang tidak terkontrol.

Hal yang memprihatinkan terjadi dominasi ekonomi orang pendatang. Di
depan kios, toko, orang pendatang jual sirih, pinang, sagu, yang membuat orang
asli tersingkir. Orang asli Papua membawa hasil kebun untuk jual di kota, tetapi
tidak laku karena didominasi oleh orang pendatang. Karena itu, perlu ada

kebijakan khusus untuk melindungi ekonomi orang asli Papua di Keerom.

Sistem Kepercayaan, Seni dan Hukum

Pada masyarakat suku Towe terdapat sistem kepercayaan tradisional. Orang
Towe meyakini adanya tempat keramat [(mnge tefa, mnge (marah; tefa (tempat,
alam, tanah)] yang terdapat di gua, pohon besar, kolam/telaga ada roh leluhur,
arwah leluhur yang tinggal sehingga orang tidak bisa merusak atau lalu lalang di
situ. Setiap marga memiliki tempat keramatnya sendiri di dusun masing-masing.
Pemilik tempat keramat harus sering datang ke tempat keramatnya supaya roh
leluhur dapat mengenalinya, berbicara dengan roh leluhur minta bantuan,
perlindungan. Roh leluhur diyakini tinggal di tempat keramat dan menjaga dusun,

sehingga kalau ada orang yang memiliki niat jahat merusak dusun, atau



mengambil makanan, mencuri, maka roh leluhur akan marah dan orang tersebut
bisa kena musibah atau sakit.

Misalnya, orang yang melakukan pelanggaran di tempat-tempat keramat dan
terkena musibah atau sakit, maka harus melaksanakan upacara penyembuhan.
Caranya, tetua adat atau pemilik tempat keramat (orang yang mengetahui cara
berbicara dengan roh leluhur), datang ke tempat keramat, berbicara minta maaf,
kemudian mengambil tanah, lumut atau air dan diberikan kepada orang yang sakit.
Dengan cara seperti ini, orang yang sakit itu bisa sembuh.

Sejak zaman dulu, orang tua telah percaya kepada roh-roh leluhur yang
tinggal di tempat-tempat keramat. Tuhan, Sang Pencipta menghadirkan “dokter
hutan” yang bertugas menyembuhkan orang sakit. Roh-roh leluhur, masuk
menjelma di dalam tubuh manusia, dan menyampaikan tentang sakit-penyakitnya
dan menyembuhkan orang sakit itu.

Sistem kepercayaan orang Towe bermuara pada pengakuan dan
penghormatan terhadap hak-hak milik sesama. Sistem kepercayaan ini cocok
dengan ajaran yang dibawa oleh agama Misi, yaitu Sepuluh Perintah Allah.
Misalnya, tidak boleh mencuri, tidak boleh mengganggu orang punya istri, dll.
Dulu, kalau orang melakukan pelanggaran, maka hukumnya panah (bunuh).

Setelah agama Misi Katolik masuk ke wilayah suku Towe, maka saat ini
orang Towe memeluk Agama Katolik. Sebagian lainnya memeluk agama
Protestan, jemaat GIDI. Hari Minggu sangat dihormati dan tidak ada aktvitas
pekerjaan pada hari tersebut.

Selain kepercayaan, orang Towe memiliki sistem pengetahuan terkait
dengan pemanfaatan alam untuk menjaga kesehatan. Sampai saat ini pun, kalau
obat medis tidak bisa menyembuhkan, maka orang Towe menggunakan daun-
daun alam. Misalnya, daun gatal untuk mengurangi sakit nyeri, panas tinggi.

Orang Towe juga memiliki benda-benda seni seperti tifa, motif ukiran,
nyanyian adat dan tarian. Nyanyian/syair adat dan motif ukiran menggambarkan
relasi manusia dengan alam dan leluhur, karenanya bersifat sakral. Ada larangan
bagi anak-anak, supaya tidak boleh menyentuh motif ukiran tertentu di mata
panah. Ada hal-hal rahasia, termasuk di dalam karya seni yang tidak boleh
diketahui oleh khalayak Umumnya, karya seni ini ditampilkan pada saat pesta-
pesta adat atau upacara-upacara adat, yang digelar di rumah adat dan juga di

lapangan terbuka.



Dalam sistem pengetahuan dan kepercayaan orang Towe, setiap upacara
dilakukan sesuai dengan kebutuhannya. Misalnya, upacara adat untuk
penyembuhan memiliki caranya sendiri, yang dilakukan oleh orang yang memiliki
keahlian menyembuhkan orang sakit atau “dokter adat.”

Aturan hukum dalam tatanan masyarakat adat suku Towe meliputi aturan
perkawinan (kegekok), termasuk larangan selingkuh, pemerkosaan. Selain itu ada
pula aturan adat terkait kepemilikan hutan dusun dan mencari makan, berkebun
hanya di dusun milik masing-masing. Larangan-larangan yang sangat tegas dalam
adat suku Towe vyaitu tidak boleh melakukan pencurian, pemerkosaan, bawa lari
orang punya anak perempuan dan melanggar batas-batas dusun. Apabila orang
melanggar aturan-aturan adat ini, maka sanksinya berupa panah/bunuh (seram).

Pada saat ini, kalau terjadi pelanggaran-pelanggaran adat, maka
permasalahan tersebut dibicarakan di dalam keluarga bersama tetua adat di marga
masing-masing untuk penyelesaiannya. Tetapi, kalau tidak bisa diselesaikan,
maka akan dibawa ke pemerintah kampung dan pihak Gereja. Apabila di
pemerintahan kampung dan pihak Gereja juga tidak bisa diselesaikan, maka
dibawa ke polisi (aparat penegak hukum).

Saat ini, aturan adat yang telah hilang dan tidak lagi dipraktekkan yaitu
panah/bunuh (seram) pada saat terjadi pelanggaran adat pemerkosaan, kasih hamil
orang punya anak, pencurian, pelanggaran batas dusun. Saat ini, apabila terjadi
pelanggaran-pelanggaran tersebut, maka sanksi yang diberikan berupa bayar
denda, atau urusan di kantor polisi atau kalau seorang laki-laki menghamili
seorang perempuan, maka dia harus bertanggung jawab menikahinya!

Peradilan adat dalam hidup masyarakat suku Towe tidak spesifik seperti
pengadilan formal Negara. Pada masyarakat suku Towe, apabila terjadi
pelanggaran, maka tetua adat akan memanggil pelaku dan korban untuk
menyelesaikannya di meja adat. Proses penyelesaian permasalahan ini melibatkan
anggota marga dari kedua bela pihak. Biasanya proses penyelesaian permasalahan
bermuara pada pembayaran denda sesuai jenis pelanggaran yang telah dilakukan
oleh pelaku. Pelaku dan anggota keluarga marga mengumpulkan harta secara
bersama-sama dan melakukan pembayaran denda kepada korban. Pada proses
pembayaran denda adat harus disaksikan oleh semua warga masyarakat kampung.
Barang-barang yang digunakan untuk pembayaran denda berupa gelang adat

(pefa) babi hidup (yefe) dan saat ini bisa berupa uang.



4.4.9.

Dalam pandangan orang suku Towe, permasalahan perlu diselesaikan
secara adat. Apabila permasalahan besar dan berpengaruh pada kepentingan
masyarakat luas, maka harus diselesaikan secara hukum (dibawa ke aparat

penegak hukum).

Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Nunuwei

Pada masyarakat suku Towe kepemilikan tanah (kwar) bersifat kolektif
dalam marga (keret). Setiap marga memiliki tanah dan dusun (twami). Batas-batas
wilayah dusun berupa batas alam, seperti kali/sungai (eye) dan gunung. Setiap
marga mengetahui batas-batas wilayah berdasarkan cerita turun-temurun dari
leluhur dan orang tua. Orang suku Towe percaya bahwa sejak penciptaan, setiap
marga telah mendapatkan pembagian hak atas dusun. Mereka hanya boleh hidup,
berkembang-biak, mencari makan, berburu dan membuka kebun, memelihara dan
melestarikannya di atas tanah dusun miliknya.

Kepemilikan dusun berada di setiap marga. Kemudian, di dalam marga ada
beberapa keluarga, maka masing-masing keluarga mendapatkan bagian dusunnya
sebagai tempat untuk mencari makanan, berkebun dan lain-lain. Saat ini,
mengingat semakin berkembangnya jumlah orang, maka kepemilikan dusun
digunakan bersama-sama. Misalnya, seorang Bapa memiliki tiga anak laki-laki. la
membagi bagian dusunnya kepada tiga anak laki-lakinya. Ketiga anak laki-laki
itu, memiliki banyak anak, maka tidak bisa dibagi lagi, sehingga anak-anak
memanfaatkan dusun secara kolektif sebagai tempat mencari makan dan berburu.

Pemanfaatan tanah dusun dalam kontrol dan sepengetahuan kepala suku
marga (keret) dan kepala suku Towe. Kepala suku Towe bertugas menjaga tanah
wilayah adatnya secara keseluruhan. la dibantu oleh masing-masing kepala keret.
Saat ini, untuk melindungi tanah dan dusun di setiap kampung, maka melibatkan
kepala suku kampung (kepala suku setiap keret), terutama dalam menjaga batas-
batas wilayah dusun supaya orang tidak masuk ke wilayah orang lain. Dengan
demikian, tidak terjadi saling klaim batas wilayah atau saling mencaplok dusun di
antara marga-marga yang ada pada masyarakat suku Towe atau dengan marga-
marga dari suku lain.

Masyarakat pemilik tanah dusun akan mencari makanan, berupa sagu yang

hidup di daerah rawa (wetfing) atau binatang buruan, tidak dikonsumsi sendiri,



melainkan selalu berbagi dengan anggota marga yang ada di sekitar tempat
tinggalnya.

Apabila ada orang dari luar marga, yang mau masuk mengambil makanan di
dusun yang bukan hak miliknya, harus terlebih dahulu memberi tahu atau
meminta izin kepada pemilik dusun. Apabila seseorang tidak meminta ijin terlebih
dahulu sebelum masuk ke dusun yang bukan hak miliknya dianggap pencuri.
Pencurian dapat memicu konflik (gesekan) dalam kehidupan bermasyarakat dalam
kehidupan masyarakat suku Towe.

Misalnya, seseorang bisa masuk ke dusun milik iparnya atas ijin dari
iparnya itu, kalau tidak ada ijin, maka ia tidak bisa masuk. Apabila diizinkan, ia
akan membuka kebun atau berburu dan hasilnya harus dibagi dengan pemilik
dusun. Hal ini juga berlaku pada tanaman jangka panjang. la tanam, kemudian
pergi, setelah sekian tahun, tanaman jangka panjang itu berbuah, ia dapat memetik
hasilnya, meskipun bukan dusun miliknya, tetapi hasil itu harus dibagi dengan
pemilik dusun.

Apabila ada orang yang masuk ke dusun orang lain tanpa izin, maka
dianggap ilegal (pencuri).

Seiring dengan kehadiran pemerintah, maka ada tanah ulayat yang diberikan
kepada Negara untuk pembangunan fasilitas umum seperti kantor pemerintahan
kampung, dll. Tanah diberikan oleh marga pemilik tanah dengan ukuran panjang
dan lebar yang sangat jelas. Apabila tanah dimaksud merupakan milik beberapa
marga, maka marga-marga tersebut akan menyepakatinya, kemudian
menyerahkan kepada pemerintah. Pemerintah tidak boleh membangun lebih dari
tanah yang diberikan.

Saat ini, suku orang Towe belum memiliki peta wilayah adat. Setiap
marga mengetahui batas-batas wilayah kekuasaannya, tetapi belum ada peta

formal, yang menggambarkan wilayah adat orang suku Towe.

4.5. Profil Suku Yetfa/ Saitugar/ Webma

45.1.

Sejarah Asal Usul

Towe memanggil orang Yetfa dengan sebutan Saitugar, Sedangkan orang
Yetfa menyebut orang Towe dengan sapaan Webma.

Orang Yetfa merupakan suku terbesar yang persebarannya sampai di

Mamberamo, Batom, distrik Mupinop, Apoi dan Trablo, di Pegunungan Bintang,



45.2.

Papua New Guinea (PNG), distrik Web dan Senggi. Ada kesamaan tradisi dan
adat dengan suku-suku lain, yang tampak pada benda-benda seperti busur (fena)
berbentuk bulat, tidak lebar, tali dua dan panjang; pakaian adat berupa cawat
perempuan yang bagian depannya pendek, dan bagian belakang panjang sampai di
lutut, sedangkan laki-laki pakai koteka (sa) pendek. Pakaian adat orang suku
Yetfa sama dengan orang suku Dra, Emem, Towe sampai di Senggi.

Marga-marga orang suku Yetfa meliputi Kelami, Mus, Yao, Del, Ketmi,
Kur, Tago, Pumi, Separ, Sekai, Tao, Riret, Manti, Kombe, Bene, Kuai, Ariaro,
Klui, Ufa. Marga yang besar yaitu marga Kelami ada di kampung Tefornes, Towe,
Bias, Niliti.

Marga-marga berasal dari kisah kejadian (penciptaan). Setiap marga
memiliki kisah kejadiannya sendiri. Setiap marga sudah mengetahui tempat
kejadiannya. Tempat kejadian itu ada dan bisa ditemukan sekarang. Misalnya,
marga Mus kisahnya terjadi air bah membentuk telaga dan di dalam telaga itu ada
rumah yang dulu ditempati leluhur dan dihancurkan oleh air bah. Sampai saat ini,
kayu dan rumah masih ada di dalam telaga itu. Mus artinya, “langsung dari
langit hancurkan!” karena orang potong cicak. Orang lain tidak bisa masuk ke
tempat keramat ini.

Contoh lain, misalnya marga Kelami. Tempat kejadian ada sagu, kebun tua

masih ada. Marga Yao dari api.

Bahasa dan Persebaran

Masyarakat suku Yetfa di distrik Towe menggunakan satu bahasa yaitu
bahasa Yetfa dalam kehidupan sehari-hari. Meskipun demikian, ada tiga sub suku,
yang memiliki bahasa daerah sendiri yaitu bahasa Tefalma. Orang Tefalma
berbicara dalam bahasa Tefalma dan bahasa Yetfa.

Distrik Towe, khususnya kampung Towe Atas dan kampung Yember
menggunakan bahasa Nunuwei, tetapi mereka juga tahu bahasa Yetfa. Demikian
halnya, orang Yetfa juga tahu bahasa Nunuwei. Milki dan Niliti. Ketiga bahasa
digunakan oleh warga masyarakat dalam pergaulan di antara sesama sukunya.
Sedangkan, dalam pergaulan yang lebih luas dalam kehidupan sehari-hari, ketiga
sub suku tersebut menggunakan bahasa Yetfa.

Kampung Tefornes berada dalam dua distrik, yaitu distrik Towe, kabupaten

Keerom dan distrik Murkim, kabupaten Pegunungan Bintang.



4.5.3.

Kita dapat melihat beberapa kata dalam bahasa Yetfa berikut ini. Keladi
(ma), singkong (kai), pisang (mof), petatas (klengkai), sagu (ya), buah merah
(tao), sayur gedi (kles), sayur paku (letnus), sayur genemo (dou), pinang (fit), sirih
(salme), sukun (sibil). Babi (bat), kanguru pohon (primbat), kasuari (kwali), buaya
(dupnel), ayam hutan (dotena), cenderawasih (tengaf). Khusus untuk soa-soa ada
empat jenis yaitu, soa-soa besar seperti komodo yang hidup di atas pohon (losai),
besar seperti buaya, gigi seperti anjing, bisa makan babi hutan, hidup di tanah dan
pohon, bisa gali sarang burung maleo dan makan, bisa kejar manusia; soa-soa
ukuran kecil warna kuning (priprat), hanya orang tertentu yang bisa lihat, seperti
bunglon, warna bisa berubah-ubah; soa-soa yang hidup di air kali (krike), dan soa-
soa yang hidup menempel di bawah pohon kayu (yawalgra). Buaya (dupnel),
cenderawasih (tengaf). Ada tempat bermain cenderawasih. Pada saat menjelang
pesta, orang tangkap cenderawasih secara alamiah dengan kurungan. Ayam hutan
(dotena). Binatang yang paling berharga bagi orang suku Yetfa adalah

cenderawasih dan soa-soa kuning. Rokok (senel).

Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman

Orang suku Yetfa membangun pemukiman, tempat tinggal di wilayah
dusunnya, yang telah diwariskan turun-temurun dari nenek moyang sampai saat
ini, tidak bisa membangun di sembarang tempat. Orang Yetfa tidak bisa
membangun pemukiman di dusun milik orang lain. Dalam membangun rumah,
orang Yetfa melihat kondisi tempat, seperti arah angin, udara segar, di atas bukit
suaya bisa menikmati pemandangan, keamanan.

Orang Yetfa mengenal tiga jenis rumah tinggal. Pertama rumah adat,
berbentuk rumah payung (rumah bulat), dikenal dengan nama Yamainam. Ujung
bubungan tajam, sehingga bisa taruh kepala babi. Rumah Yamainam terbuat dari
atap daun sagu, dinding terbuat dari kulit kayu dan lantai dasarnya dari kulit kayu.

Kedua, rumah biasa, berbentuk dua air, memanjang (nggaili latnam).
Rumabh ini terbuat dari atap daun sagu dan dinding terbuat dari kulit kayu. Rumah
ini berfungsi sebagai rumah tempat tinggal keluarga. Ketiga, Rumah terbuat dari
daun nibun, digunakan untuk tempat tinggal. Rumah ini disebut rumah kasuari
(kwalinam) karena bentuknya seperti kasuari.

Rumah adat (Yamainam) berfungsi sebagai tempat pelaksanaan upacara-

upacara penting dalam kehidupan orang Yetfa. Ada tiga jenis upacara adat yaitu



45.4.

pertama, dansa panjang (sorwal), dilaksanakan di halaman rumah adat. Misalnya,
pada saat upacara pernikahan, mengundang suku lain untuk bunuh babi dan
makan bersama. Kedua, dansa pendek (liwal) berlangsung di lokasi rumah adat,
dalam pesta pernikahan, pesta bunuh babi. Ketiga, dansa di dalam rumah
(namwal). Khusus pertunjukan “dokter hutan” (kelainel), dansa pembayaran mas
kawin, pesta bunuh babi.

Laki-laki dan perempuan terlibat dalam pesta dansa. Perempuan
mengenakan cawat dan menari sesuai irama dansa. Pada pesta dansa ini, laki-laki

pukul tifa dan perempuan menari.

Matapencaharian Hidup

Mara pencarian hidup orang suku Yetfa yaitu mengambil dari alam
(meramu). Mereka pergi ke dusun untuk berburu babi hutan. Dalam berburu,
mereka menggunakan anjing. Pada saat berburu mereka menggunakan busur dan
panah, yang sebelum digunakan dilakukan upacara adat dengan menggosok darah
babi pada busur itu.

Pada waktu berburu, orang suku Yetfa tidak bisa membunuh sembarang
binatang. Orang suku Yetfa hanya membunuh binatang yang ada di darat, seperti
babi (bat), kanguru pohon (primbat), kasuari (kwali). Orang suku Yetfa tidak bisa
tembak burung. Mereka meyakini burung menjaga alam. Orang suku Yetfa juga
menangkap ikan (dam). Biasanya mereka menangkap ikan menggunakan akar
tuba.

Selain berburu, orang Yetfa juga menebang dan menokok sagu (ya). Laki-
laki menebang pohon sagu dan menokok, kemudian perempuan yang ramas sagu.
Kemudian, tepung sagu dibungkus dan direndam di dalam air. Sagu ini bertahan
cukup lama.

Selain mengambil dari alam, orang suku Yetfa juga membuka kebun (me)
dengan sistem ladang berpindah-pindah. Mereka menanam tanaman jangka
panjang seperti buah merah (tao), pinang (fit), sukun (sibil), sagu (ya). Selain itu,
mereka menanam umbi-umbian seperti keladi (ma), singkong (kai), pisang (mof),
petatas (klengkai), sagu (ya). Sayur yang ditanam vyaitu sayur gedi (kles) dan
genemo (dou) dan mengambil sayur paku (letnus). Pada saat membuka kebun

mereka memilih tanah yang subur, tanpa merusak alam, tidak menebang semua



45.5.

pohon. Orang suku Yetfa mempraktikkan sikap berbagi. Hasil berburu dan hasil
kebun selalu dibagi dengan keluarga kerabat, tidak pernah dikonsumsi sendiri.

Berkebun tak mengenal musim, karena tanaman yang ditanam adalah umbi-
umbian dan tanaman jangka panjang. Meskipun demikian, orang suku Yetfa
mengenal musim panas dan hujan dari tanda alam berupa pohon dan buah-buahan.
Misalnya, pohon berbunga dan berbuah, berarti musim hujan (ketkai). Pada saat
buah-buahan mulai tua, maka musim hujan berhenti, berganti ke musim panas
(ketno).

Selain itu, pada saat tanam buah merah (tao), ada dua jenis burung, burung
besar (kratka) dan kecil (tateron). Kalau burung datang berarti, musim buah
merah. Musim buah merah satu tahun hanya satu kali.

Orang suku Yetfa menggunakan matahari (menel) sebagai penanda waktu.
Matahari sudah siang, maka istirahat. Saat sore, mereka akan mulai bekerja lagi.
Pada saat berburu, tidak pakai waktu, berjuang sampai dapat binatang. Bahkan
orang suku Yetfa bisa berburu malam pada saat bulan (lir manel) terang.

Orang suku Yetfa juga mengenal tanaman asli yaitu pohon beringin (rao),

kayu besi (sar) dan jenis kayu yang keras, tidak bisa busuk (plelio dan murwei).

Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan

Orang suku Yetfa, membangun kekerabatan melalui perkawinan. Bentuk
perkawinan yang diterapkan pada orang suku Yetfa yaitu “kawin tukar” (omamam
teteya). Seorang laki-laki yang mau kawin harus memiliki saudari perempuan.
Apabila tidak memiliki saudari perempuan, maka tidak bisa kawin. Dengan
kawin tukar, harta kawin bisa berkurang.

“Kawin tukar” memiliki keunggulan yaitu masing-masing “baku ikat” tidak
bisa baku lepas. Artinya, masing-masing orang saling menjaga istrinya, tidak ada
perceraian atau bikin susah. Seorang laki-laki tidak akan bikin susah istrinya,
karena dia pikir saudari perempuannya sendiri yang kawin dengan saudara dari
istrinya.

Sistem “kawin tukar” juga bermakna “dapur yang kosong” karena saudari
perempuan kawin ke luar, terisi kembali dengan kehadiran perempuan yang
merupakan saudari dari laki-laki yang kawin dengan saudari perempuannya. la
akan melakukan tugas-tugas dari saudarinya, mencuci, memasak, memperhatikan

orang tua, dll.



Seorang laki-laki orang suku Yetfa bisa kawin lebih dari satu istri, bisa dua
atau tiga istri. Istri kedua atau ketiga pun bisa dengan “kawin tukar” sehingga
menjamin keberlangsungannya karena masing-masing pihak saling terikat.
Seorang laki-laki Yetfa yang kawin lebih dari satu istri akan menjaga keluarganya
sebaik-baiknya. Harta kawin berupa gelang adat dari siput (kerang laut).

Proses perkawinan dalam suku Yetfa tidak sembarang. Hanya orang tua
yang bisa menentukan jodoh bagi anak-anaknya. Apabila, seorang pemuda hendak
kawin, maka orang tuanya akan pergi ke rumah orang tua pihak perempuan untuk
mengurus pernikahan mereka. Saat ini, orang suku Yetfa harus lebih ketat lagi
menerapkan “kawin tukar” supaya tidak terjadi kawin cerai dan perselingkuhan,
dll.

Orang suku Yetfa pada zaman dulu hidup tertib, tidak ada kasus
pemerkosaan, tidak ada kawin-cerai. Orang setia pada satu istri, atau dua istri atau
tiga istri, tidak ada perselingkuhan dan perceraian. Tetapi, saat ini semakin
memudar karena kawin-cerai, anak-anak melakukan seks bebas.

Selain perkawinan, cara membangun kekerabatan adalah dengan saling
mengundang untuk pesta adat. Masing-masing pihak akan menyiapkan makanan,
kemudian saling tukar makanan dan melakukan dansa. Untuk acara semacam ini,
ada orang khusus yang menjadi penghubung di antara kedua bela pihak. Makanan
yang disiapkan berupa daging, ikan, sagu. Pada hari pesta, orang datang ke tempat
pelaksanaan pesta dan dansa di dalam rumah dan juga di halaman di tanah. Pesta
bisa berlangsung bisa sampai empat hari.

Kekerabatan dalam suku Yetfa mengikuti garis keturunan ayah.
Kekerabatan ini tersebar ke beberapa wilayah kampung karena faktor
perkawinan. Lama kelamaan marga berkembang dari satu kampung ke kampung
lain. Misalnya, orang marga Kelami, ketika pergi ke Web, dia diterima karena
ada keluarganya di sana.

Marga-marga orang suku Yetfa tersebut menempati kampung-kampung di

distrik Towe, sebagai berikut:

Suku Yetfa

Kampung Terfones Kelami (belut, sebutan asli Kosopen),
Separ (sebutan asli Yamsopen), Sekai
(sebutan asli Kipen), Kri (Prisipen), Kur

74



(Taospen), Dao (Lenampen), Mus, Dela,

Viki, Klai

2. | Kampung Lules Ketmi, Taku, Uha

3 Kampung Pris Yao, Kri, Fengla, Kur

4. | Kampung Bias Kelami, Murkim, Ani
Suku Towe (Nunuwei)

5. | Towe Atas Waki, Kenai, Keyau, Korem

6. | Kampung Towe Hitam Kelami, Mus, Waki, Kenai, Songge

7. | Kampung Yember Yeplep, Kayau, Kenai
Sub suku Tefanma, Murkim dan Inisne

8. | Kampung Tefalma 2 sub suku | Bene, Krui, Manti, Kluwi (burung), Rilef
Tefanma (Sembramdela)

9. | Kampung Milki sub suku | Pumi, Temtop, Uma, Belpo, Yao, Fengla
Murkim

10. | Kampung Niliti sub suku Inisne | Ariaro, Aisi, Biksi, Kuai, Sikofre

4.5.6. Sistem Kepercayaan, Pengetahuan, Seni dan Hukum

Orang suku Yetfa tidak bisa menyebut nama sang Pencipta, karena
kekuasaan-Nya yang tinggi. Orang Yetfa tidak bisa menyebut Sengrali, sang
Pencipta, Tuhan Allah. Ia adalah “Bapa yang Besar di Atas” (Awa sal). Orang
suku Yetfa tidak bisa menyebut nama itu sembarang, kecuali dalam hal-hal
penting dan mendesak, misalnya mau pergi berburu, bisa meminta pertolongan-
Nya.

Orang suku Yetfa meyakini bahwa ada tempat keramat (imiason kaso),
tempat tinggal orang tua yang sudah mati, roh leluhur. Roh leluhur ini menjaga
tanah dusun. Kalau ada orang dari luar masuk berburu, tanpa ijin, roh bisa masuk
di dalam babi dan gigit orang yang masuk di dusun itu.

Ada juga “dokter hutan” bertugas mengobati dan menyembuhkan orang
sakit. Manusia biasa, tetapi bisa melihat dua alam. la dikenal juga dengan istilah
“mata dua” (daisel yinel). Dia bisa melihat gangguan iblis atau roh-roh yang
menyusahkan, roh jahat yang menyiksa orang. la juga bisa mencegah iblis, setan
bikin susah orang. Setiap kampung memiliki “dokter hutan,” (kelainel) dan pada
waktu yang telah ditentukan untuk dansa adat dan panggil roh-roh, mereka akan
berkumpul, sekitar 20-an orang. Kemudian, mereka dansa dan memanggil roh-

roh.



Pada mulanya orang tua dan leluhur tidak mengenal firman Tuhan, karena
tidak ada kontak dengan dunia luar. Orang tua mulai kenal firman Tuhan,
misionaris di PNG. Mereka mulai kenal misionaris dan mengenakan pakaian.

Dalam kehidupan orang suku Yetfa tidak mempraktekkan ilmu hitam.
Apabila ada permasalahan, acapkali mereka saling mengundang kerabat dan pergi
bunuh terang-terang. Tetapi, pada tahun 1999, ada dua orang belajar ilmu hitam di
Batom, kali Sepik, dan keduanya sudah meninggal karena telah mengorbankan
nyawa orang lain.

Saat ini, orang Yetfa menganut agama Katolik dan Protestan, jemaat GIDI.
Khusus kampung Towe, Towe Atas dan Yember beragama Katolik. Kampung
Tefornes, Bias, Milki, Lules merupakan jemaat GIDI.

Orang suku Yetfa memiliki pengetahuan terkait sakit penyakit dan proses
penyembuhannya. Ada obat alam yang biasa digunakan tatkala orang sakit.
Misalnya, orang suku Yetfa menggunakan daun gatal (kus) untuk mengobati sakit
kepala. Ada pula daun khusus yang ditempel di tubuh saat badan panas
(senggerelamai).

Selain itu, orang suku Yetfa juga memiliki karya seni berupa hiasan budaya,
yang dianyam oleh perempuan (sai) menggunakan manik-manik hutan (plem) dan
dipakai melingkar di badan, yang dapat dipakai oleh laki-laki dan perempuan. Ada
juga hiasan yang dianyam menggunakan daun buah merah hutan (molmen). Selain
anyaman, ada pula kalung (folpap), yang terbuat dari rotan dan tali hutan (lo).

Orang suku Yetfa juga memiliki karya seni berupa tifa. Tifa dibuat oleh
laki-laki menggunakan tiga jenis kayu, yaitu kayu mir, yang bisa tumbuh di
pinggir kali. Kayu kerapep yang biasa tumbuh di gunung. Kayu matoa (wel). Ada
ukiran motif di setiap tifa. Karya seni lainnya adalah lagu/nyanyian (wal).
Kegiatan-kegiatan seni dilakukan pada saat pesta-pesta adat, pesta perkawinan,
pesta “dokter hutan.”

Dalam kehidupan sehari-hari, orang suku Yetfa memiliki aturan adat
(nosmana kadeo), berupa hukum-hukum adat yang dipegang teguh. Orang tua
dulu sangat disiplin (kaftinel), hati bersih dalam melaksanakan aturan adat itu.
Aturan adat yang paling penting adalah tidak mengambil orang punya barang
sembarang (mencuri); tidak perkosa orang punya istri atau anak perempuan! Anak

perempuan yang hidup dengan orang tua tidak jalan sembarang dengan laki-laki!



45.7.

4.5.8.

Perkawinan adalah sistem “kawin tukar” (omamam teteya) dan masih
berlaku sampai sekarang. Aturan di dalam rumah adat, tarian adat, hiasan adat
masih terpelihara.

Sanksi-sanksi adat yang berlaku pada suku Yetfa tergantung pada jenis
pelanggarannya. Misalnya, seorang laki-laki memperkosa seorang anak
perempuan, maka sanksinya kasih kawin mereka. Saudara laki-laki dari
perempuan yang diperkosa itu akan kawin juga dengan saudari dari pelaku
pemerkosaan itu. Kalau orang mencuri, maka sanksinya berupa panah (bunuh).

Saat ini, kalau terjadi pelanggaran adat, misalnya pencurian dan
pemerkosaan, maka akan diproses secara internal di dalam keluarga dan marga
(keret), kemudian diputuskan untuk membayar denda, sesuai dengan jenis
pelanggaran yang terjadi. Dalam menyelesaikan pelanggaran adat ini, tetua adat

(kepala suku) memegang peranan penting.

Sistem Kepemimpinan

Sistem kepemimpinan adat pada orang suku Yetfa dikenal dengan sebutan
kepala suku (franelo). la memiliki kemampuan melakukan analisa, memilik
konsep yang bagus, merangkul semua marga dan mengkoordinir kegiatan-
kegiatan adat. Dia memimpin dalam segala urusan adat dan melindungi orang
suku Yetfa. Misalnya, dia memerintahkan perang, maka perang! Tetapi, kalau dia
memerintahkan untuk tidak melakukan sesuatu, maka orang suku Yetfa pun akan
taat padanya.

Seorang franelo dipilih oleh marga-marga yang ada pada orang suku Yetfa
dan mereka mendengarkan arahan darinya. la bertugas juga untuk menjaga orang
Yetfa dan hak ulayat dari berbagai pihak yang hendak mengganggunya dari luar.

Sedangkan di marga-marga, kepala suku marga (keret) adalah orang tertua
yang dapat diwariskan turun-temurun. Tugas dan fungsinya yaitu melindungi
marga dan menjaga wilayah dusun keret, agar terhindar dari gangguan dan

pencaplokan.

Kelompok Kepentingan (Interest Group)
Kelompok kepentingan yang perlu diwaspadai yaitu masuknya orang suku

lain di wilayah orang suku Yetfa. Misalnya, mereka mau masuk dengan motivasi



45.9.

mendulang emas pasti akan diusir. Setiap wilayah dusun dijaga oleh masing-
masing marga. Kalau ada pencuri masuk, informasi cepat berkembang.

Saat ini wilayah suku Yetfa menjadi incaran karena kekayaan alam berupa
kayu besi dan emas. Maka, setiap orang suku Yetfa tidak mengizinkan orang dari

luar untuk menambang emas dan menebang pohon kayu besi.

Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Yetfa

Sistem kepemilikan tanah (premia) dalam suku Yetfa berada pada masing-
masing marga (keret). Setiap orang Yetfa hanya boleh masuk, mengambil
makanan dan membuka kebun di lokasi dusunnya (premia ipnokopmel). Pada
zaman dulu, orang tua hidup disiplin, tidak ada kasus pencurian. Misalnya, pada
saat berburu dan panah babi, kemudian babi lari masuk ke orang lain punya
dusun, maka mesti lapor ke tuan dusun dan bersama-sama tuan dusun masuk dan
mengejar babi tersebut. Apabila mereka berhasil menemukan babi itu, maka
mereka membagi dagingnya.

Demikian halnya, orang tua juga mewariskan sikap disiplin dalam hal tidak
masuk ke dusun milik orang lain dan mengambil makanan di sana, misalnya
menebang sagu, dll.

Orang suku Yetfa bisa mengizinkan orang lain, misalnya ipar, bapa mantu
membuka kebun di dusunnya, tetapi hanya sebatas bikin kebun, tidak berhak
memiliki lokasi tersebut.

Seluruh hutan besar itu sudah ada batas-batas wilayah untuk setiap marga
(keret). Dusun-dusun itu sudah dibagi sejak zaman nenek moyang sampai saat ini.
Batas-batas wilayah dusun berupa sungai (ket), urat gunung, pohon besar dan lain-
lain. Anak-anak tahu persis batas-batas wilayah adat, tanah adat, dusun karena
orang tua menjelaskannya turun-temurun.

Orang tua pada zaman dulu sangat disiplin. Mereka tidak memiliki
pendidikan formal, tetapi tidak melewati orang lain punya batas dusun. Setiap
marga (keret) hanya masuk ke wilayah dusunnya. Mereka sudah tahu persis

batas-batas dusun mereka.



4.6. Profil Suku Menangki

4.6.1.

4.6.2.

4.6.3.

Sejarah Asal Usul

Menangki artinya apa atau kau siapa ? asal usul kejadian awal moyang suku
Menangki, berlangsung di suatu tempat yang namanya Tuangk.

Dari Tuangk, ada lima (5) tempat keramat yang terjadi secara berurutan di dusun
dan disebut sebagai berikut :1). Igur; 2). Ikame; 3). Pwafi; 4). Kyam Yesek; dan
5). Memi udul.

Nama asli kampong Skofro adalah Pyami.

Struktur atau turunan suku Menangki terdiri dari (5) lima marga yaitu : 1).
Kamar/Sam - Syuma; 2). Krom; 3). Smumi; 4). Be Wangkir; 5). Pyekir; dan 6).
Boy.

Dari ke-enam marga yang ada dalam suku Menangki, di bagi lagi menjadi dua
bagian sesuai tempat tinggal dari marga-marga tersebut. Marga Kamar, Krom,
Smumi dan Be Wangkir adalah marga-marga yang tinggal di dataran rendah atau
yang di kenal juga dengan Purkur (orang dataran). Sedangkan Pyekir dan Boy
tempat tinggalnya di dataran tinggi, dan di kenal dalam Bahasa Menangki yaitu

Srer/Srek (Orang di dataran tinggi/Gunung).

Bahasa dan Persebaran

Orang menangke tinggal pada kampong Skofro, distrik Arso Timur. Sebagian
besar penduduk dan wilayah suku Menangke berada di Papua New Guinea yaitu
pada kampung Skothjou, Bewan, Bufor, Tapos di Papua Neuw Giunea.

Dalam berkomunikasi sehari-hari, orang Menangki menggunakan Bahasa Manam
sebagai bahasa Ibu , Bahasa Pigin (PNG) dan bahasa Indonesia.

Bahasa Menangke termasuk dalam phylum trans new guinea

Matapencaharian Hidup

Orang Menganki sejak dahulu hidup dari meramu sagu dan hasil hutan, berburu,
menangkap ikan serta berkebun.

Orang Menangki dalam kehidupan tradisional secara turun temurun,
menggantungkan hidup mereka dengan mata pencaharian sebagai Pemburu

binatang liar dan Bertani atau bercocok tanam.



4.6.4.

4.6.5.

Dalam kegiatan mata pencaharian sebagai Pemburu Binatang liar, setiap pemburu
melengkapi diri dengan alat berburu yang sudah disiapkan seperti busur, anak
panah.

Selain berburu binatang liar di hutan, dalam kesseharian kehidupan
tradiisionalnya, suku Menangki juga menggatungkan hidupnya dengan bertani
atau bercocok tanam. Umumnya tanaman yang ditanam adalah umbi-umbian

seperti, Ubi Talas, Ubi jalar, Ubi kayu, pisang, dan lain-lain.

Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan

Hubungan kekerabatan yang muncul dalam kehidupan tradisional suku Menangki
adalah karena terjadi perkawinan dengan suku Mannem dan suku-suku yang lain.
dimana hubungan perkawinan yang ada antar suku, maka muncul kekerabatan
dan kebersamaan sebagai keluarga. Kekerabatan dan kekeluargaan yang ada
antara suku Menangki dan suku Mannem serta suk-suku yang lain, dipertahankan
dan dipegang erat dengan rasa persaudaraan yang sangat tinggi.

Disisi lain, kekerabatan juga ada antar sesama suku karena memiliki kasamaan-
kesamaan sebagai manusia baik dari sisi silsilah asal-asul dan ras. Tetapi juga
memiliki kedekatan dan kesamaan karena batasa-batas tanah/lahan.

Suku menangkai di kampong Skofri terdiri dari 5 marga, yaitu Pieger, Krom,
Kamar, Woi dan Sumumi.

Setiap marga memiliki lokasi pemikiman masing-masing yaitu, Marga Pieger
berasal dari kampong Skothjau dan Bewan, Marga Woi mendiami Kampung
Bufir, Marga Krom dan Kamar mendiami kampong Skofro serta Marga Sumumi

mendiami kampong Tapos distrik Bewani, PNG.

Sistem Kepemimpinan

Orang Menangki menyebut pemimpin adat mereka dengan istilah Nusku Puasa.
Pola kepemimpinan yang dikenal oleh suku menangki adalah kepala suku, kepala
perang dan ketua marga. seorang kepala suku bertangggung jawab atas,
kesejahteraan dan kemakmuran warga sukunya. Selain kepala Suku, ada juga
kepala perang sebagai salah satu pemimpin yang bertanggungjawab untuk
memimpin warga, pemuda suku Menangki ketika didatangi musuh, atau akan

berperang melawan musuh dari suku yang lain. Dalam situasi perang yang



genting dan berbahaya, seorang kepala suku harus bertanggungnjawab atas

keselamatan dan keamanan pasukannya.

4.6.6. Sistem Kepemilikan Tanah

Sistem kepemilikan tanah pada orang menangke sama halnya dengan kelompok-
kelompok suku yang ada di Papua dan Keerom.

Pola atau system kepemilikan tanah dalam kehidupan tradisional suku Menangki
bersifat umum untuk masing-masing marga yang ada di dalam wilayah adat suku
Menangki. Dalam artian tanah atau lahan yang ada itu sudah dibagi dan
ditetapkan untuk masing-masing marga, tetapi di dalam aturan lisan ini ada
pengecualian dalam hal berburu, bahwa setiap orang laki-laki/pemburu dalam
suku Menangki yang hendak mencari dan berburu diijinkan untuk boleh berburu

memasuki wilayah atau tanah marga lain dalam suku Menangki itu sendiri

4.7. Profil Suku Nyau
4.7.1. Sejarah Asal Usul

Asal Mula hadirnya suku Nyau memiliki kisah yang berbeda dengan cerita-cerita
dari beberapa suku lain yang ada di Kabupaten Keerom. Diakui bahwa sebagian
suku lain, tentu memiliki mitos yang dipercaya sebagai silsilah adanya suatu suku
atau rumpun marga disuatu tempat, tetapi hal ini berbeda dengan keberadaan
suku Nyau di Kampung Amyu dan Sanke.

Orang Nyau secara keseluruhan, mengakui bahwa keberadaan mereka tidak
berasal dari apapuan dalam bentuk hewan apapuan, tetapi nenek moyang mereka
diciptakan langsung menjadi manusia yang sempurna tanpa melewati tahap dan
wujud yang menyerupai binatang.

Nenek moyang pertama suku Nyau ini hidup sendiri dan melakukan aktifitas
untuk pemenuhan seperti hidup seperti biasanya, suatu ketika dia sedang
membuat sebuah sangkar jebakan untuk menangkap burung, tetapi kemudian
muncul seorang perempuan di sekitar tempat dia bekerja, sehingga kemudian
nenek moyang orang Nyau ini membawa perempuan tersebut untuk diperistri
dan memiliki turuan sebagai suku Nyau. Sebutan untuk suku Nyau diambil dari
nama perangkap jabakan yang dibuat oleh Moyang pertama. Jadi Nyau artinya
Rumah Sangkar/Kurungan jebakan. Pola pemberian nama sesuai tahapan dan

turunan generasi orang Nyau yang lahir dari moyang pertama, diberi nama sesuai



4.7.2.

4.7.3.

kondisi aktifitas yang dilakukan oleh orang tua dari anak tersebut. Selanjutnya
nama-nama yang sudah diberikan itu kemudian digunakan sebagai marga dari
orang Nyau itu sendiri. Misalkan Marga Rehwi, artiannya dalam Bahasa
Indonesia adalah Mata. Makna Kata Rehwi menjelaskan keadaan dari turunan
pertama yang lahir, dimana dia yang pertama menginjak dan melihat tempat
dimana dia lahir, sehingga akhirnya diberi nama Rehwi dan selanjutnya

digunakan menjadi nama marga.

Bahasa dan Persebaran

Secara turun temurun, Bahasa asli suku Nyau adalah Bahasa Hofi, dan dituturkan
oleh seluruh orang Nyau. Pada waktu dulu, beberapa puluh tahun yang lalu,
penggunaan Bahasa Hofi dalam kehidupan sehari-hari, dituturkan secara aktif
oleh orang-orang tua hingga anak-anak. Namun pada saat ini, penggunaan
Bahasa Hofi hanya dituturkan oleh orang-orang tua saja. Untuk kalangan anak-
anak, hanya bisa mendengar tetapi menuturkan Bahasa Hofi secara aktif sudah
tidak bisa.

Dilihat dari silsilah dan keberadaan orang Nyau, dari dulu hingga sekarang, maka
sebaran Bahasa Nyau itu turut mengikuti perkembangan orang-orang Nyau
sendiri dimanapun mereka berada dalam kehidupan yang berdampingan baik
dalam komunitas besar ataupun berkelompok dalam lingkungan yang kecil.

Sebaran orang Nyau itu sendiri, berada di kampong Amyu, Sanke dan di PNG.

Pada kenyataan saat ini dalam persebarannya, bahasa Nyau juga dapat dituturkan
oleh generasi-generasi yang lahir dari perkawinan antara orang Nyau dengan
suku lain. walaupun upaya penuturan bahasa Nyau tidak sefasih orang asli Nyau
sendiri, tetapi pemahaman dasar terkait bahasa Nyau itu ketika didengar secara
otomatis bisa dimengerti, namun dari sisi pelafalan dan tingkat percakapan yang

aktif tidak begitu meyakinkan.

Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman

Secara tradisional, konsep rumah adat suku Nyau berbeda dengan konsep rumah
adat suku-suku lain di kabupaten Keerom. Rumah adat suku Nyau berbentuk
panggung satu lantai dan terdiri dari banyak kamar baik dari lantai dasar dan

lantai satu dengan fungsi dan peruntukannya yang berbeda-beda. Bahan-bahan



yang digunakan untuk membuat rumah adat suku Nyau itu diambil dari hutan
berupa kayu, pelepah sagu (Gaba) dan daun-daun. Kayu yang biasanya
digunakan untuk membuat tiang-tiang rumah adat suku Nyau adalah kayu khusus
atau kayu besi (Wahno). Sedangkan dalam menyusun lantai rumah adat
digunakan batang pohon nibun (Tsa) yang sudah dibelah-belah. Kemudian untuk
membuat dinding rumah adat, digunakan Pelepah Pohon Sagu (gaba) serta daun

Oka atau daun lebar (Tuingke) sebagai atap rumah adat suku Nyau.

Pembagian ruang/kamar dalam rumah adat suku Nyau baik dari lantai dasar dan
lantai satu, mempunyai fungsi masing-masing. Berapa kamar yang ada di lantai
dasar itu fungsikan sebagai ruang rapat, ruang kerja kepala Suku, ruang kerja
petugas yang menjaga rumah adat dan satu ruangan difungsikan untuk mengisi
alat-alat perang dan alat kesenian atau tarian seperti tifa dan lain-lain. sedangkan
pada lantai satu dibuatkan kamar sebanyak dua belas sesuai jumlah marga-marga

yang ada pada suku Nyau.

Dari kamar-kamar yang sudah disiapkan, masing-masing marga memiliki setiap
satu kamar. Untuk mengetahui kepemilikan setiap kamar yang ada, ada tanda
atau symbol dari masing-masing marga yang sudah dilukiskan di depan setiap
kamar. Sehingga warga siapapun yang hendak menemui marga terkait, dapat
langsung melihat pada symbol marga yang ada di depan pintu masing-masing
kamar, sehingga tidak akan salah masuk Kamar.
a. Rumah Tinggal
Hampir Sama dengan rumah adatnya, rumah tinggal (Pue) masyarakat
tradisional suku Nyau juga berbentuk panggung, entah itu rumah tinggal di
dalam kampung atau di hutan atau di kebun. Bahan-bahan yang digunakan
untuk membangun rumah juga sama dengan bahan-bahan yang digunakan
untuk membangun rumah adat. Alasan yang menjadi penyebab Warga suku
Nyau selalu membangun rumahnya menjadi panggung adalah agar mereka
selalu terhindar dari berbagai ancaman yang datang tanpa tidak diketahui.
Baik ancaman dari suku lain, atau ancaman binatang-binatang buas. Di dalam
rumah tinggal, diisi oleh keluarga campuran, Baik Bapa, Mama dan anak

Perempuan, juga anak laki-laki yang masih berusia 1-11 atau 12 tahun.



4.7.4.

4.7.5.

Sedangkan anak laki-laki yang berusia 12 — sampai usia dewasa itu tinggal
dirumah inisiasi atau Fra.

b. Rumabh Inisiasi

Rumabh inisiasi (Fra) adalah salah satu jenis rumah milik oleh Suku Nyau yang
digunakan sebagai tempat tinggal seluruh anak laki-laki suku Nyau yang
sudah akil-balik atau sudah menginjak usia remaja. Di dalam rumabh ini setiap
anak laki-laki yang menginjak usia remaja dikumpulkan dan diajari berbagai
ketrampilan khas suku Nyau. Baik dalam hal berburu, berkebun, berperang,
juga memperlajari adat-istiadat serta membangun rumah dan lain sebagainya.

Dari rumah ini juga, dilakukan seleksi cikal bakal kepala perang untuk suku
Nyau. Sehingga ketika di dalam masa inisiasi di rumah Fra, anak-anak laki-
laki suku Nyau itu belajar dengan sebaik-baiknya, hingga pada masanya untuk
berkeluarga atau memperistri seorang perempuan secara sah dimata adat suku
Nyau. Dari sini pula, titik balik seorang anak laki-laki boleh keluar dari rumah

inisiasi.

Mata pencaharian Hidup

Dalam tradisi kehidupan suku Nyau dahulu, mata Pencaharian mereka hanya
satu, yaitu Berburu. Setiap kepala keluarga akan berburu untuk menghidupi
keluarganya setiap hari. Binatang liar yang menjadi buruan suku Nyau adalah
Babi, Tikus Tanah, Kangguru Pohon, Kus-kus pohon dan lain-lain. hasil berburu
yang di dapat biasanya dimakan dengan Ubi Hutan (Unku). Ubi Hutan adalah
jenis tanaman menjalar, yang batangnya memiliki duri kecil-kecil. Dimana
tanaman ini bertumbuh dia akan menjalar atau merambat pada pohon apapuan
yang didekatnya. Bentuk buah dari Ubi Hutan ini adalah memanjang dan
terkadang bercabang, juga bisa berbentuk bulat, sedangkan warna dari isi Ubi ini

berwarna putih dan rasanya sangat manis.

Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan

Kekerabatan dalam kehidupan tradisional suku Nyau sudah ada sejak dahulu,
karena sesungguhnya marga-marga yang ada di dalam suku Nyau berasal dari
satu moyang. Sehingga dalam membangun relasi pertemanan sebagai mahkluk

social dalam hidup bermasyarakat sudah ada dan tertanam serta ditunjukan dalam



kehidupan sehari-hari. Situasi ini disebabkan karena, dahulu suku Nyau dalam
meneruskan turunan, mereka saling kawin mengawini antara saudara laki-laki
dengan saudara perempuan atau kakak beradik. Namun nama marga setiap
turunan atau generasi itu kemudian berubah sesuai nama setiap orang tua laki-
laki mereka.

Selanjutnya, suku Nyau juga mengenal kekerabatan dengan suku-suku lain
seperti suku Mannem dan Menangki dari hubungan perkawinan. Dari setiap
hubungan perkawinan yang ada baik dengan suku Mannem dan suku-suku yang
lain, mereka saling mengenal dan saling membangun relasi yang baik sesama
mahkluk social yang baik.

Dahulu orang/suku Mannem mengenal orang/suku Nyau dengan sebutan
Mibamu, sedangkan sebaliknya orang Nyau mengenal orang Mannem dengan
sebutan Febi. '

Dalam Suku atau orang Nyau, di kenal beberapa marga yang secara umum diakui
sebagai marga-marga yang benar-benar adalah orang Nyau. Berikut Marga-marga

tersebut. *°

No Sub Suku Kampung Marga

1. Nyau Amyu Rehwi
Numpu
Wepa
Foa
Veu
Heunu
Nota
Yehwe
Prahu
Siuma
Sumu
Musu

Sanke

Sanke Baru

!4 Hasil Wawancara dengan Kepala Kampung Amyu (Benidiktus Rehwi)

15 Hasil Wawancara dengan Benidiktus Rehwi, (Kepala Kampung Amyu). Semua sumber data dan informasi
terkait suku Nyau dari tujuh unsur kebudayaan, diambil bardasarkan hasil Wawancara dengan Bapak Benidiktus
Rehwi.



Pola Perkawinan suku Nyau dalam kehidupan tradisionalnya itu sangat
sederhana, apabila seorang Bapak ingin mengkawinkan anak laki-lakinya dengan
seorang anak perempuan dari keluarga/marga lain di dalam kampungnya, maka
hal pertama yang menjadi kriteria penting dalam memilih pasangan istri untuk
anaknya adalah “apakah si anak perempuan itu rajin bekerja di rumah”?.
Tentunya dalam memilih seorang anak perempuan sebagai pasangan istri anak
laki-lakinya, seorang Bapak dan Ibu sudah mengamati jauh-jauh hari bahwa anak
perempuan Yyang dipilih sudah tepat. Kemudian, setelah keputusan sudah
ditetapkan, maka selanjutnya sang Bapak akan datang bertamu untuk
menyampaikan maksud dan tujuannya bahwa, dia hendak melamar anak
perempuan tersebut dari orang tuanya. Biasanya, apabila seorang anak
perempuan dilamar melalui orang tuanya, orang tua tersebut tidak serta merta
langsung setuju lamaran itu, tetapi dia akan meminta waktu untuk bertanya
langsung kepada anak perempuannya, apakah dia setuju atau tidak? Jika setuju
lamaran itu akan ditterima, tetapi jika tidak setuju, lamaran itu juga akan ditolak

dengan cara yang baik-baik.

Sisi lain kebalikan dari pola ini, orang tua sang anak perempuan juga akan
menilai anak laki-laki dari pengamatannya selama ini, apakah anak laki-laki
tersebut bisa bekerja atau tidak? Bisa berburu atau tidak, bisa berkebun atau
tidak? agar dikemudian hari bisa bertanggungjawab dan menjamin anak
perempuannya dengan baik.

Dalam perkawinan dan pembayaran emas kawin, orang Nyau menggunakan
gelang manik-manik, baik dari ukuran paling besar sampai ukuran paling kecil

menjadi emas kawin, selain hasil buruan dan juga hasil kebun.

Proses pembayaran emas kawin orang Nyau, biasanya dilakukan di rumah adat
suku Nyau atas keputusan kepala suku sebagai pemimpin adat tertinggi di
lingkungan/komunitas masyarakat suku Nyau. Sebagai pemimpin dalam
komunitas suku Nyau seorang kepala suku selalu bertanggungjawab penuh
terhadap prosesi pembayaran emas kawin dari setiap pemuda dalam komunitas
masyarakat suku Nyau kepada pihak perempuan. Dengan kapasitas dan pengaruh

yang dimiliki, seorang kepala suku Nyau dapat dengan spontan dapat memberi



4.7.6.

tanggungjawab kepada setiap warga kampung untuk turut bertanggungjawab dan
mengambil bagian dalam proses pengantaran emas kawin dimaksud. Walaupun
demikian, pihak perempuan tidak serta merta hanya menerima emas kawin yang
diantar oleh pihak laki-laki. Tetapi sejatinya, pihak perempuan juga melakukan
persiapan untuk membayar balas berbagai perangkat emas kawin yang diantar

oleh pihak laki-laki dengan benda atau uang.

Sistem Kepemimpinan
Secara Historis, dalam tradisi kehidupan masyarakat suku Nyau memiliki
beberapa tingkat kepemimpinan, baik dari tingkat paling tinggi hingga tingkat
paling rendah. System kepemimpinan dimaksud akan dijelaskan satu persatu
berikut ini :
a. Kepala Suku
Dalam aktifitas kehidupan tradisional suku Nyau, tugas seorang kepala suku
(Pahri) adalah bertanggungjawab terhadap kesejahteraan dan ketentraman
warganya suku Nyau. Selain itu tugas lainnya adalah mengawasi dan
memberi perintah kepada bawahannya seperti kepala perang dan ketua marga
dalam suku Nyau.
Dalam tradisi kehidupan suku Nyau dahulu, seorang kepala suku memagang
peranan dalam pengambilan keputusan-keputusan penting. Katakana saja,
apabila seorang pemuda dalam satu marga suku Nyau, hendak meminang dan
memperistri seorang gadis, maka dalam acara adatnya menjelang hari
peminangan, pelaksanaan acaranya akan dilalukan di rumah adat atau di
rumah kepala suku tersebut.
Dengan kapasitas dan gelar sebagai kepala suku, dia akan meminta semua
warga suku Nyau untuk membantu menyumbang apapun yang bisa diberikan
sesuai profesi atau mata pencahariannya kepada kedua belah pihak baik laki-
laki maupun perempuan. Selanjutnya, setiap keputusan yang dibuat oleh
kepala suku dalam mendukung pelaksanaan acara adat dimaksud, tidak dapat
diganggugugat oleh keluarga dari kedua belah pihak.
Pola pemilihan kepala suku orang Nyau, didasarkan dengan mengikuti aturan
lisan yang sudah diberlakukan dari tahun ke tahun dalam tradisi kehidupan
suku Nyau. Sehingga apabila seorang kepala suku telah memasuki usia usur

atau meninggal dunia, maka secara aturan lisan yang sudah diberlakukan



turun-temurun, maka anak laki-laki pertama dari sang kepala sukulah yang
akan diangkat menjadi kepala suku baru, menggantikan sang kepala suku
sebelumnya, atau bapaknya sendiri. apabila dalam kasus ini, seorang kepala
suku Nyau tidak mempunyai anak laki-laki, maka proses yang akan dilalui
adalah melakukan rapat bersama keluarga besar dan secara bersama-sama
membuat keputusan untuk mengangkat anak laki-laki dari saudara perempuan
sang kepala suku, apabila semua pihak sepakat, maka saat itu juga anak laki-
laki dari saudara perempuan sang kepala suku dinobatkan menjadi kepala
suku yang baru dengan memakai dan meneruskan marga kepala suku

sebelumnya.

b. Kepala Perang

Berbeda dengan tugas kepala Suku, tugas seorang kepala perang adalah
memimpin pemuda dan warga suku Nyau untuk berperang atau pergi
berperang melawan suku lain. dalam masa perang, kepala perang
bertanggungjawab terhadap keselamatan dan keamanan setiap pasukannya
yang bukan lain adalah warga suku Nyau itu sendiri.

Seorang kepala perang yang handal, biasanya dipilih dan diseleksi dari sekian
remaja atau pemuda melalui tahapan dan proses belajar di rumah inisiasi suku

Nyau atau (Fra).

c. Pemimpin Marga
Seorang kepala/pemimpin marga atau ketua marga, dipilih dan ditentukan
oleh marga yang bersangkutan itu sendiri. kriteria menjadi seorang ketua
marga tentunya adalah sosok atau pribadi yang dapat mengayomi semua
anggota keluarga besar marga. Mempunyai kemampuan untuk menyelesaikan
setiap persoalan serius secara internal dalam marga tetapi juga persoalan
eksternal dengan marga lain baik di dalam suku Nyau sendiri maupun dengan

marga suku di luar suku Nyau.

4.7.7. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Abrab
Pada waktu lampau, system pengelolaan tanah/lahan yang diberlakukan oleh
orang Nyau itu bersifat umum. Walaupun berdasarkan silsilah lahan sudah

dibagikan berdasarkan 12 marga asli suku Nyau yang ada.



Batas-batas tanah suku Nyau dengan suku-suku yang lain adalah sebagai berikut:
1. Bagian timur, berbatasan dengan wilayah suku Killmmery;

2. Bagian barat, berbatasan dengan wilayah suku Mannem;

3. Bagian selatan, berbatasan dengan wilayah suku Menangki; dan

4

Bagian utara, berbatasan dengan wilayah Wutung/perbatasan RI-PNG.

4.8. Profil Suku Abrap

4.8.1.

4.8.2.

Sejarah Asal Usul

Sama halnya dengan kelompok-kelompok masyaraka local yang ada di
kaabupaten Keerom, suku Abrab memiliki sejarah asal usul dan persebaran yang
tersendiri, walaupun memiliki bagian-bagian yang sama dengan suku marap di
distrik Arso dan Arso Timur.

Kelompok ini menyebar berdasarkan mitologi yang berkembang dan dipercaya
oleh komunitasnya. Sejarah tersebut menjadi dasar penguasaan atas wilayah dan

kepemimpinan local di wilayahnya.

Bahasa dan Persebaran

Bahasa Abrap dituturkan oleh masyarakat Kampung Sawanawa, Distrik Arso,
Kabupaten Keerom, Provinsi Papua. Menurut pengakuan penduduk, wilayah tutur
bahasa Abrap berbatasan dengan wilayah tutur bahasa Marap di sebelah timur,
wilayah tutur bahasa Moluwp di sebelah barat, wilayah tutur bahasa Biyekwok di
sebelah utara, dan wilayah tutur bahasa Molof di sebelah selatan Kampung
Sawanawa.'®

Bahasa Abrab termasuk dalam rumpun bahasa Austronesia pada Trans New

Guinea Phylum*’

4.9. Profil Suku Manem

4.9.1.

Sejarah Asal Usul

Suku Mannem atau orang Mannem adalah suatu suku yang diakui cukup besar di
antara beberapa Suku besar yang ada di kabupaten Keerom di wilayah
Administrasi Distrik Arso Timur dan distrik Mannem.® Secara Etimologi, Kata

'® Bahasa Abrap di Provinsi Papua Barat - MIMDAN merajutindonesia.id
17 . .

Etnografi Papua, Seri 1
'8 Hasil Wawancara dengan Mallensius Musui dan Dicky Muyasin



Mannem terbagi menjadi dua suku kata, yaitu; Man dan Nem. Man artinya Apa,
sedangkan Nem artinya Makan, sehingga secara keseluruhan Kata Mannem
diartikan menjadi satu kata/kalimat tanya, “Makan Apa”. Kata Mannem atau
makan apa, muncul pertama kali ketika manusia pertama suku Mannem

diciptakan, setelah itu, kemudian ditanya Makan Apa?

Manusia pertama Suku Mannem diciptakan dari tanah atau (Puskwe). Puskwe
terbagi menjadi dua suku kata yaitu: Pus dan Kwe. Pus artinya “Gambar/Ukir,”
sedangkan Kwe artinya “sudah jadi”. Sehingga proses awal diciptakannya
moyang pertama orang Mannem yang berwujud seorang perempuan adalah,
bahwa Allah  (Wiwas) melakukan penciptaan  (Saswas) dengan
menggambar/mengukir manusia pertama tersebut dari tanah, kemudian diberi
kekuatan atau roh kehidupan dan selanjutnya diperintahkan untuk berjalan.
Proses penciptaan nenek moyang pertama orang Mannem terjadi di atas bukit
Uskwar Banggar. Uskwar artinya sambungan kerangka tulang manusia
(pergelangan), sedangkan Banggar artinya tengkorak kepala manusia. Proses
penciptaan disebut Saswas, Kata Saswas terbagi dalam dua suku kata dan
memiliki arti masing-masing. Sas artinya setelah diukir dari tanah, diberi
kekuatan atau roh kehidupan, sedangkan Was artinya jalan atau diperintahkan

untuk berjalan.*®

Ada tiga tahapan di awal proses penciptaan moyang pertama suku Mannem yang
lakukan oleh sosok yang dipercaya memiliki kuasa atau kekuatan, menurut mite®
kepercayaan versi adat suku Mannem, yaitu :

1. Awal penciptaan nenek moyang pertama suku Mannem dilakukan dengan
mengambil tanah dari setiap marga dalam suku Mannem, kemudian disatukan
dan dirancang menjadi satu bentuk kerangka manusia yang jelas dan normal.

2. Ketika kerangka moyang yang sudah dibentuk menjadi normal, maka
diberikan udara atau kekuatan ke dalam kerangka manusia itu, dan seketika

itu juga kerangka tersebut langsung membuka mata, bergerak dan hidup.

1% Hasil Wawancara dengan Adolof Boryam
2% () Cerita yang mempunyai latar belakang sejarah, dipercaya oleh masyarakat sebagai cerita yang benar-benar
terjadi, dianggap suci, banyak mengandung hal-hal yang ajaib, dan umumnya ditokohi oleh Dewa.



3. Setelah kerangka tersebut bergerak dan hidup, maka sosok yang dipercaya

sebagai yang mempunyai kuasa itu mengatakan,”Dia sudah lahir”.

Ada tiga kata yang mewakili setiap tahapan proses penciptaan nenek moyang suku
Mannem di atas dengan Bahasa Mannem, tetapi itu tidak bisa disebutkan karena
bersifat sacral.*

Setelah moyang pertama suku Mannem diciptakan, diketahui bahwa alam tidak
bisa menguasai perempuan, dan harus ada perencanaan dan perkembangbiakan,
maka proses penciptaan yang sama juga dilakukan kepada moyang kedua yang
berwujud laki-laki. Menurut kepercayaan versi adat penciptaan moyang kedua
tidak terjadi seperti kisah penciptaan yang tertulis pada kitab kejadian dalam
Alkitab, tetapi ciptaan moyang kedua wujudnya sama sebagai manusia yang
lengkap, sempurna, dan kekuatan yang sama juga diberikan kepada moyang

kedua ini.

Menurut dongeng orang-orang tua terdahulu suku Mannem, Bukit Uskwar
Banggar, pernah menjadi tempat penyelamatan kepada manusia suku Mannem,
ketika pada waktu itu terjadi suatu musibah air bah. Jika dikaitkan berdasarkan
sejarah asal-asal, bukit itu adalah tempat dimana terjadi penciptaan nenek
moyang suku Mannem. Sehingga sejarah akan penciptaan dan keberadaan bukit
Uskwar Banggar ini diharapkan tidak boleh hilang. Selanjutnya bukit Uskwar
Banggar yang ditetapkan sebagai tempat keramat atau tempat suci, tidak
diperbolehkan dilakukan hubungan badan disitu oleh sepasang nenek moyang
suku Mannem. Ketika sepasang nenek moyang suku Mannem ini berencana
untuk melakukan hubungan badan, Maka dengan sendirinya sosok yang
dipercaya sebagai pencipta memindahkan mereka ke tempat yang baru yaitu
bukit Yariyuf.

Bukit Yariyuf atau (bukit perencanaan) kemudian menjadi tempat dimana kedua
moyang suku Mannem tinggal dan berencana melakukan persetubuhan dan
mendapatkan turunan. Keinginan atau rencana melakukan hubungan badan
disebut Sekasau. Awal muawal kata Yariyuf muncul pertama kali disebabkan

pada situasi yang mana kedua moyang suku Manem sendirian dalam rumah yang

2! pengakuan Bapak Adolof Borwam



sudah dibangun sebelumnya, dan di dalam kaadaan yang gelap, moyang
perempuan bertanya kepada moyang laki-laki, hari ini di rumah kah ? dan
moyang laki-laki menjawab ya!, sehingga akhirnya bukit itu diberi nama Yariyuf
hingga sekarang.

Dari bukit Yariyuf, kedua nenek moyang tinggal dan hidup disitu hingga
akhirnya moyang perempuan mengandung dan melahirkan. Sebelum moyang
perempuan itu melahirkan, moyang laki-laki sudah membuat satu rumah gubuk
di atas gunung Imump. Mump artinya Pantat Perempuan, atau Gunung dimana
moyang perempuan itu tinggal dan melakukan persiapan untuk melahirkan.
Maksud dibangun sebuah rumah gubuk adalah untuk menjadi tempat khusus bagi
moyang perempuan untuk melahirkan dan menjaga bayinya hingga berumur satu
minggu. Dalam selang waktu satu minggu paskah melahirkan, nenek moyang
perempuan tinggal sendiri dalam sebuah rumah atau gubuk yang dibuat
sebelumnya, tanpa harus didatangi atau didekati oleh moyang laki-laki, sampai

tali pusar dari anak bayi itu mengering.

Situasi ini kemudian menjadi pantangan/pemali yang diberlakukan dan pegang
oleh seluruh suku Mannem hingga sekarang. Dalam kenyataan hari ini, ketika
satu minggu paskah melahirkan, ada perempuan yang ditugaskan khusus untuk
menjaga dan menyiapkan segala kebutuhan baik makan, minum dan pakai ibu
yang baru melahirkan. Apabila kemudian, pantangan tersebut dilanggar maka
akan membawa sejumlah kesialan kepada laki-laki dalam berbagai usaha mata
pencahariannya. Misalkan jika laki-laki atau suami dari istri yang baru saja
melahirkan adalah seorang pemburu binatang liar, maka ketika berburu dia tidak
akan mendapatkan hasil bintang apapun dalam perburuannya. Selain kesialan
dalam berbagai mata pencaharian si Suami, dampak lain adalah akan
mengakibatkan gangguan kesehatan pada tubuh tapi juga terhadap

mata/penglihatan dan lain-lain.

Di sisi lain paskah melahirkan, anak-anak yang lahir dari moyang pertama diberi
nama berdasarkan nama organ tubuh moyang tersebut. Nama-nama yang sudah
diberikan itu kemudian digunakan menjadi nama besar marga dan dipakai sampai

sekarang. Sehingga dari pola pemberian nama pada saat ini, ada beberapa marga



yang tidak bisa menyebutkan nama itu secara terang-terangan, karena dianggap
sacral. Walaupun demikian, ada marga yang menggunakan nama dari organ
tubuh moyang yang wajar dan bisa disebut secara bebas dalam pergaualan,
contohnya : marga Pka fremom yang artinya telinga.

Kesakralan sebutan asal usul nama marga, biasanya karena nama marga tertentu
diambil dari nama organ rahasia dari dalam tubuh Mama atau nenek moyang
pertama, sehingga tidak bisa disebutkan secara bebas atau langsung karena
dianggap sebagai pemali. Apabila ada marga yang secara terang-terangan
menyebutkan nama marganya yang dianggap pemali, maka akan ada dampak
yang terjadi secara tidak langsung dan tanpa diketahui secara sadar tetapi
mempunyai pengaruh sangat besar dalam rumah tangga marga tersebut. Sentuhan
dan pengaruh dari dampak dimaksud biasanya mengarah kepada kondisi ekonomi
marga berupa persediaan makanan dan uang yang berkurang secara cepat dan
penuh misteri. Selain dampak yang berpengaruh kepada kebutuhan ekonomi
rumah tangga marga tersebut, hal lain yang bisa terjadi adalah dampak terhadap
hubungan suami-istri, dimana istri bisa saja bersalah kepada suami orang lain,
atau saudara laki-laki dari suaminya sendiri. Sedangkan dampak lain yang juga
akan terjadi kepada suami adalah ketika dia pergi berburu, pastinya tidak akan

bisa mendapatkan hasil buruan sama sekali.

Susunan marga-marga yang ada dalam suku Mannem menurut Bapak Adolof

Boryam:

Psewor Puaga
Menekir Isomungkir
Musui Penaf
Mimpir Kuntui
Puftui Priwir
Pwofe Pekeukir
Boryam Putui

Kera Yambori
Imeukir Muftui
Itungkir Keres
Woftoi Muyasin
Menafi Pka fremum
Yawan Bogor

Pyen



Berikut daftar nama-nama marga dalam suku Mannem sesuai kampung masing-

masing® :

Tabel 3.1. Pembagian Suku/Sub Suku dan marga sesuai Kampung

No Suku/Sub Suku

Kampung

Marga

Ket

1. Mannem

Wembi besar

Psewar

Piyen

Bogor

Peka Fremom
Yawan

Wembi Kecil

Muyasin
Menafi
Woftoi

Uskwar

Isumungkir
Mekawa
Musui
Menikir
Mimpir/Penaf

Kibay

Pekeukir
Psakor /Kuntui
Boryam
Mekawa
Numbun

Yetty

Putui
Kera
Itungkir
Yumbori
Kres
Mufsuy

Kriku

Bewangkir
Puftui

Sub Suku Mnangki

Skofro

Kamar
Krom
Smumi
Bewangkir
Pyekir
Boy

Sub Suku Hofi

Sanke

Rehwi
Syuma

Sub Suku Brower

“?Hasil Wawancara dengan Mallensius Musui dan Derek Muyasin

94



Di dalam struktur suku Mannem ada sub-sub suku yang menjadi bagian dari suku
Mannem itu sendiri, yaitu: 1). Suku Menangki; 2). Suku Hofi/Sanke; dan 3).
Suku Brower %
4.9.2. Bahasa dan Persebaran

Bahasa Manem dituturkan oleh mayoritas etnik Manem di Kampung Wembi,
Distrik Manem, Kabupaten Keerom, Provinsi Papua. Selain di Kampung Wembi,
bahasa itu dituturkan juga di Kampung Kibay dan Yeti. Menurut informasi dari
penduduk, di sebelah timur Kampung Wembi, yaitu Papua Nugini dituturkan
bahasa Mnanggi dan Manem; di sebelah barat, yaitu Kampung Sawanawa
dituturkan bahasa Beyaboa; di sebelah utaram yaitu Kampung Wor dituturkan
bahasa Abrap; dan di sebelah selatan, yaitu Kampung Ampas dituturkan bahasa

Fermanggem?®*.

Orang Mannem atau suku Mannem, dalam melakukan sosialisasi dan interaksi
dalam keseharian hidupnya, mereka menggunakan Bahasa Mannem sebagai
Bahasa Ibu, disamping juga menggunakan Bahasa Indonesia sebagai Bahasa
Nasional. Menurut Bapak Malensius Musui, Bahasa Suku Mannem perlahan
mulai jarang diucapkan oleh Generasi sekarang dan bahkan ada sebagian anak-
anak Suku Mannem yang tidak bisa berbahasa Mannem dengan fasih seperti
orang-orang tua.

Hal yang sama, juga disampaikan oleh Bapak Adolof Borwam, bahwa Bahasa
Mannem pada saat ini sudah sangat jarang dituturkan, apalagi generasi muda
suku Mannem, atau penutur Bahasa Mannem yang masih fasih adalah orang-
orang tua di kalangan suku Mannem. Selain Bahasa Mannem, ada juga Bahasa
Mnanggi yang dituturkan oleh orang Skofro, dan juga Bahasa hofi yang
dituturkan oleh orang sanke, sebagai Bahasa dua sub suku yang ada dibawah
Suku Mannem.?

Bahasa Mannem hanya tersebar di wilayah deretan perkampungan distrik Arso
timur dan Distrik Mannem, dan hanya dituturkan oleh orang Mannem, orang
Menangki dan juga orang Hofi. Dalam status, keberadaan dan perkembangannya,
Bahasa Mannem tersebar sesuai persebaran dan perkembangan orang Mannem.

di Kabupaten Keerom, persebaran orang Mannem terbanyak berada di Arso Kota

8 Menurut Adolof Boryam
** Bahasa Manem di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id
% Gabungan data dan informasi berdasarkan Hasil wawancara dengan Mallensius Musui dan Adolof Boryam



dan Arso |1, hal ini disebabkan banyak orang Mannem yang juga menjadi PNS di
kabupaten Keerom, ditambah dengan pelajar asal suku Mannem yang bersekolah
di tingkat SMK/SMU. Selain persebaran Bahasa Mannem, ada juga Bahasa
Menangki yang dituturkan oleh orang Skofro dan Bahasa Hofi yang dituturkan
oleh orang Nyau, sebagai Bahasa Sub suku dalam struktur Suku Mannem.
Namun pada beberapa tahun terakhir, Bahasa Hofi sudah perlahan punah,
sehingga orang Nyau terkadang menggunakan Bahasa Mannem dalam rutinitas

dan aktifitas sehari-hari.?°

4.9.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman\

Berkaitan dengan pola tempat tinggal suku Mannem dahulu, tidak bisa dijelaskan
secara detail untuk mewakili seluruh kampung dan marga yang ada di dalam suku
Mannem karena kisah silsilah asal-usul setiap marga itu berbeda dan menjadi
rahasia bagi masing-masing. Namun khusus bagi marga Musui dan Psakor,
menurut silsilah marga yang diceritakan oleh orang-orang tua, mereka dahulu
tinggal di dalam goa-gao.”’

Selanjutnya, pada saat ini, dilihat dari sebaran penduduk dan pola tempat tinggal
suku Mannem, sesuai perkembangan dan kemajuan di distrik Arso Timur dan
distrik Mannem, maka secara umum pola tempat tinggal suku Mannem, itu
berdasarkan topografi letak kampong atau lahan milik marga dimana rumah
tempat tinggalnya dibangun. Sehingga, ada sebagian masyarakat yang rumah
tempat tinggal berada di atas gunung, di lereng gunung, lembah, dan juga di
tanah dataran.

Pola Permukiman tradisional orang Mannem, umumnya tersusun berbentuk huruf
“0”. maksud rumah setiap warga masyarakat suku di Mannem dibangun dalam
komunitasnya adalah agar saling menjaga, melindungi kemanaan bersama.
Bentuk rumah orang Mannem umumnya sama dengan beberapa suku lain yang
ada di kabupaten Keerom. Namun orang Mannem mengenal dan mengakui
bahwa, ada tiga jenis rumah dalam kehidupan mereka yaitu: 1). Rumah adat; 2).

Rumah atap Jahit dan 3). Rumah atap Sisip.?

%6 Hasil wawancara dengan Mallensius Musui dan Derek Muyasin
2" Hasil wawancara dengan Bapak Mallensius Musui
%8 Hasil wawancara dengan Adolof Boryam



a. Rumah adat
Rumah adat Suku Mannem itu di sebut Yiwur, secara umum, bentuk dan
sifatnya sama dengan Korwari, yang dikenal dan diakui oleh beberapa suku

yang lain di Kabupaten Keerom.

b. Rumah atap Jahit
Rumah jahit atau Kyefa Yuf adalah rumah yang atapnya terbuat dari daun
sagu (rumbia). Biasanya rumabh ini, atapnya dijahit dan selalu terlihat sangat
rapi. Untuk menghasil bentuk atap yang rapi, maka perlu tulang daun sagunya
dilepas lebih dulu, dan kemudian dijahit dengan menggunakan kulit Gaba

atau pelepah sagu yang sudah dibelah-belah dan diruncing.

c. Rumah Atap Sisap
Berbeda dengan rumah atap jahit, damp Yuf atau rumah atap sisip, proses
pembuatan atapnya sangat muda dan cepat. Dimana ketika pengatapan rumah
tersebut akan dilakukan setiap lembar daun sagu yang akan digunakan, hanya

diukur agar sama panjang kemudian dipatahkan dan selanjutnya disisip.

4.9.4. Mata Pencaharian Hidup
Umumnya mata pencaharian orang Mannem terbagi menjadi tiga, ada orang
Mannem yang menggantungkan kebutuhan sehari-hari dengan berburu, berkebun
atau bercocok tanam dan juga meramu sagu. Usaha mata pecaharian tradisional
suku Mannem biasanya tidak menentu untuk dilakukan. Hal ini tergantung dari
kebutuhan dan keinginan setiap pribadi atau orang, kepala keluarga dan keluarga.
Karena secara umum, masing-masing mempunyai kebun, dusun sagu dan juga
wilayah berburu
a. Berburu
Untuk mata pencaharian berburu, biasanya dilakukan khusus di tempat yang
sudah ditetapkan secara bersama-sama untuk berburu. Sehingga orang
Mannem tidak asal berburu di sembarang tempat, mereka berburu di
tanah/lahan yang menjadi hak marganya masing-masing. Namun apabila
dalam proses berburu, hewan buruan yang diburu mati lahan marga lain suku

mannem, maka hasil buruan akan dibagi kepada orang/marga lain mempunyai



lahan dimana hasil buruan itu berada atau mati. Hewan liar yang biasanya

diburu adalah seperti Babi, Lau-lau, Tikus tanah dan lain sebagainya.

b. Berkebun
Selain berburu, sebagian masyarakat tradisional suku Mannem, juga
menggantungkan hidup mereka dengan bercocok tanam atau berkebun.
System berkebun/bercocok tanam yang diterapkan suku Mannem adalah
dengan berpindah-pindah (Nomaden). Tanaman yang biasa ditanam untuk
memenuhi kebutuhan hidup mereka sehari-hari adalah umbi-umbian, seperti:
Ubi Talas, Ubi jalur dan Ubi kayu. Selain umbian-umbian, masyarakat

tradisional suku Mannem juga menanam pisang, sayur-sayuran dan lain-lain.

c. Meramu Sagu
Sebagian orang Mannem juga mengantungkan hidup mereka dengan meramu
sagu. Hasil dari meramu sagu, biasanya hanya dimakan sendiri dan dibagi-
bagikan. Adakalanya juga, hasil sagu di bawah ke pasar dan di jual. Uang
yang didapatkan dari penjualan sagu digunakan untuk membelanjakan

kebutuhan di dapur rumah tangga masing-masing.

4.9.5. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan

Bentuk kekerabatan yang ada di dalam kehidupan tradisional orang Mannem
dahulu, muncul pada tradisi perkawinan tukar menukar perempuan. Dari sini
orang Mannem akan membangun hubungan baik dengan sesama suku Mannem,
atau dengan suku lain yang sebelumnya sudah ada ikatan emosional atas
perkawinan yang dilakukan.

Di samping itu, kekerabatan juga terbangun dari rasa kekeluargaan, kebersamaan
baik sebagai sesama suku, sesama marga dan sesama warga masyarakat social
dalam satu kampung yang sudah saling mengenal. Sehingga dalam kehidupan
sehari-hari ada praktek sikap positif yang ditunjukan berdasarkan kekerabatan itu.
Sebagai contoh, apabila seorang pemburu mendapatkan hasil buruan berupa Babi
tepat di batas tanah atau di lahan marga lain, maka hasil buruan tersebut tidak
bisa diambil utuh dan pulang, tetapi pemburu itu akan membagikan hasil

buruannya dengan pemilik tanah itu. Kekerabatan juga muncul dari keadaan



saling mengakui batas-batas tanah antar kampung dan antar marga dalam satu

kampung di lingkungan suku Mannem secara sadar dan turun temurun.?

4.9.6. Sistem Kepemimpinan
Berkaitan dengan pola tempat tinggal suku Mannem dahulu, tidak bisa dijelaskan
secara detail untuk mewakili seluruh kampung dan marga yang ada di dalam suku
Mannem karena kisah silsilah asal-usul setiap marga itu berbeda dan menjadi rahasia
bagi masing-masing. Namun khusus bagi marga Musui dan Psakor, menurut silsilah
marga yang diceritakan oleh orang-orang tua, mereka dahulu tinggal di dalam goa-
gao.*®
Selanjutnya, pada saat ini, dilihat dari sebaran penduduk dan pola tempat tinggal
suku Mannem, sesuai perkembangan dan kemajuan di distrik Arso Timur dan distrik
Mannem, maka secara umum pola tempat tinggal suku Mannem, itu berdasarkan
topografi letak kampong atau lahan milik marga dimana rumah tempat tinggalnya
dibangun. Sehingga, ada sebagian masyarakat yang rumah tempat tinggal berada di
atas gunung, di lereng gunung, lembah, dan juga di tanah dataran.
Pada umumnya, sistem kepimpinan dalam kehidupan tradisional Suku Mannem di
pimpin oleh seorang Kepala Suku, Kepala perang dan kepala/ketua keret. Pemimpin-
pemimpin yang ada ini, mempunyai tugas dan fungsi masing-masing di dalam
kehidupan bermasyarakat.
a. Kepala Suku (Nuyasa)
Kepala suku memang bukan jabatan structural, seorang kepala suku dalam suku
Mannem itu, dia bisa perperang, mengatur masyarakatnya untuk berperang dan
bertanggungjawab juga untuk keselamatan warganya dimasa perang.
b. Kepala Sub suku (Nusuasa)
c. Kepala Desa (Yesekasa)
d. Kepala/Ketua Marga (Puskwe Asa)
Dahulu, dalam kehidupan tradisional suku Mannem di kenal aturan-aturan adat atau
hukum adat yang tidak tertulis/bersifat lisan tetapi diakui secara bersama-sama serta
diberlakukan secara turun temurun di dalam lingkungan atau komunitas suku
Mannem. Dalam melakukan aturan-aturan adat secara benar, ketika terjadi persoalan

serius baik di dalam sesama masyarakat suku mannem atau dengan masyarakat lain

2% Hasil wawancara dengan Bapak Mallensius Musui. (Mantan Kepala Distrik Arso Timur)
%0 Hasil wawancara dengan Bapak Mallensius Musui



di luar suku mannem, maka para tetua-tetua adat suku mannem? Tetua-tetua adat
marga duduk bersama-sama untuk membicarakan jalan terbaik untuk menyelesaikan

suatu persoalan. baik Jenis-jenis aturan dimaksud adalah sebagai berikut :

a. Jenis Aturan

Aturan-aturan seperti yang telah disinggung sekilas di atas adalah :

1. Aturan dalam hal perkawinan
System atau pola yang ditetapkan sebagai aturan namun bersifat tertulis
dalam hal perkawinan di dalam lingkungan/komunitas suku Mannem, yang
dikenal sampai saat ini adalah diistilahkan sebagai “Tukar menukar anak
panah”. Dalam pola perkawinan suku Mannem ini biasanya dan selalu
diatur dengan cara yang baik. Namun kemudian jika kedapatan ada terjadi
perkawinan yang dilakukan secara diam-diam atau perkawinan lari tanpa
sepengetahuan orang-orang tua dan saudara-saudari dari kedua pasangan,
maka akan dikenakan sanksi yang cukup tegas pada waktu itu. Dalam

perkawinan orang Manem,

2. Aturan dalam hal Perselingkuhan/ membawa lari istri orang
Selain aturan yang ditetapkan secara lisan untuk perkawinan ada juga
peraturan yang ditetapkan untuk perihal perselingkuhan, atau dengan

bahasa yang kasar, membawa lari istri orang lain.

3. Aturan dalam hal Pencurian
Aturan lain yang juga ditetapkan sebagai rambu-rambu dalam kehidupan
tradisional orang Mannem adalah untuk hal-hal yang berkenaan dengan
pencurian. Aturan ini ditetapkan secara lisan dan diberlakukan juga secara

turun temurun.

4.9.7. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Manem
Di dalam tatanan budaya dan tradisi kehidupan suku Mannem, sistem kepemilikan
tanah atau lahan, sifatnya didasarkan pada status silsilah marga-marga sekaligus
dengan batas-batas yang diketahui secara lisan turun temurun dari orang-orang tua.

Pengakuan setiap marga akan kepemilikan tanah atau lahan, kembali tidak terlepas



pengakuan secara bersama-sama oleh marga-marga yang lain. Sehingga setiap marga

dalam suku Mannem memiliki lahan/tanahnya sendiri.

Lahan atau tanah yang menjadi milik setiap marga dalam suku Mannem, biasanya
mempunyai batas-batas atau berbatasan dengan tanah /lahan marga yang lain.

4.10. Profil Suku Walsa
4.10.1. Sejarah Asal Usul

Suku Walsa adalah salah satu suku asli di Kabupaten Keerom yang mendiami
wilayah distrik Waris, secara Etimologi, Walsa/Wolsa terdiri dari dua suku kata,
yaitu Wal/Wol dan Sa. Wal/Wol artinya “suatu benda mati”, sedangkan Sa
memiliki arti  “Kekuatan, roh yang menggerakan”. Sehingga arti dari
Walsa/Wolsa sebagai satuan kata adalah “Sesuatu benda mati yang digerakan
oleh kekuatan Roh hingga menjadi hidup dan Sempurna”.

Suku Walsa dari proses perjalanan silsilahnya, terbentuklah Marga-marga dan
Sub-sub marga seperti : 1). Maunda; 2). Mai; 3). Meho; 4). Amo; 5). Swo; 6).
Wey; 7). Dambo; 8). Psebo; 9). Muenda; 10). Tuo; 11). Laho; 12). Dahai; 13).
Epi; 14); Endah; dan 15). Wos. Dan sekian marga yang ada, ada beberapa marga
yang menetap di Papua New Guinea.

Tempat keramat suku Walsa disebut “Tongg” atau tempat yang tinggi. *

Sejarah dan struktur asal usul suku Walsa pada awalnya melalui beberapa
tahapan proses di dua tempat, dua tempat yang ditempati oleh orang Walsa
dahulu di sebut Swah dan Punduundun. Swah adalah kampung yang berada di
daerah gunung/perbukitan sedangkan Punduundun merupakan kampung yang
berada di dataran rendah atau lembah. Ketika pertama kali orang Walsa
menempati dua tempat tersebut, seiring waktu berjalan dan berlalu, masyarakat
suku Walsa mengalami perkembangan dan pertumbuhan yang sangat pesat dalam
kehidupan tradisi mereka waktu itu.

Atas perkembangan dan pertumbuhan yang terus berlangsung, maka terjadilah
perang saudara. Semangat yang menjadi dasar dan mendorong pecahnya perang

saudara itu disebabkan oleh keinginan untuk memperluas wilayah, tetapi setelah

' Semua data dan informasi terkait suku diperoleh dari Hasil Wawancara dengan Bonafasius A. Muenda,
Mantan Kepala Distrik Waris dua periode, Mantan Ketua LMA dua Periode, Ketua Komisi C DPRD Kabupaten
Keerom.



4.10.2.

perang Dberakhir, Punduundun (Orang di daerah dataran rendah) tidak
disingkirkan, hanya bergeser untuk menentapkan kepemilikan-kepemilikan atas
lahan atau tanah yang ada wilayah tersebut. Selanjutnya, akibat dari perang
saudara yang pecah waktu itu, menyebabkan terjadinya pergeseran-pergesaran
tempat sejarah yang dianggap keramat dan hilangnya benda-benda peninggalan

nenek moyang orang Walsa.

Menurut Kepercayaan (Mite) dalam tradisi orang Walsa, tempat-tempat sejarah
yang dianggap keramat, yang mana dahulu menjadi tempat asal mula terjadinya
nenek moyang mereka baik dalam wujud hewan seperti Kasuari, Burung, Ikan
dan lain sebagainya, mempunyai relasi terhadap orang Walsa yang berhak atas
tempat keramat tersebut. Sehingga dahulu, atas relasi yang ada, nenek-nenek
moyang ini bisa dipanggil dan akan datang dengan wujud jelmaan asli seperti
yang sudah diceritakan dan dipercaya secara turun-temurun sejak nenek moyang

ada.

Suku Walsa dalam sejarah dan perkambangannya, juga mengalami penyebaran
ke beberapa wilayah di kabupaten Keerom tetapi juga sampai di luar Kabupaten
Keerom. Suku Walsa yang sebelumnya menyebar sampai di distrik Senggi, itu
masih ada sampai saat ini dan mereka menjadi suku Swal dan Swal Towol, dan
menetap di Senggi Kota. Selain di distrik Senggi, ada juga orang walsa yang
pergi ke distrik Arso Timur dan menjadi suku Mannem. Orang Walsa yang ada di

suku Mannem itu sampai sekarang menggunakan marga Musui.

Berdasarkan kisah mitologi silsilah asal usul suku Walsa secara turun-temurun,
antara setiap marga yang ada dalam suku Walsa itu sendiri, ada yang berasal dari
Kasuari, burung Rajawali//Garuda, Ikan, Buaya dan juga burung Cenderawasih.
Penjelmaan nenek moyang marga-marga dalam suku Walsa, melalui tahapan

proses yang terus berganti, hingga menjadi manusia yang sempurna.

Bahasa dan Persebaran
Bahasa Walsa dituturkan oleh masyarakat Kampung Pund, Distrik Waris,
Kabupaten Keerom, Provinsi Papua. Selain di kampung itu, bahasa Walsa

dituturkan juga di Kampung Banda, Paw, Mo, dan Kalifam. Menurut pengakuan



penduduk, di sebelah timur Kampung Pund, yaitu Papua Nugini dituturkan bahasa
Walsa; di sebelah barat, yaitu Kampung Ampas dituturkan bahasa Fermanggen;

dan di sebelah selatan, yaitu Kampung Yabanda dituturkan bahasa Yabanda®.

Saat ini Bahasa Walsa/Wolsa hanya dapat dipercakapkan dengan fasih oleh
orang-orang tua, sedangkan anak-anak suku Walsa/Wolsa tidak begitu fasih
berbahasa Walsa. Menurut Bapak Bonifasius Muenda, mengakui bahwa, generasi
suku Walsa hari ini, sudah banyak yang tidak bisa menuturkan bahasa
Walsa/Wolsa dengan fasih dalam kehidupan sehari-hari, baik di perkampungan

atau di kota.

Persebaran Bahasa Walsa/Wolsa tersebar berdasarkan sebaran Suku Walsa, yang
telah tersebar sejak dahulu sampai ke beberapa wilayah atau distrik lain. Sebaran

suku Walsa tersebar sampai di wilayah distrik Senggi dan menjadi suku Find.

4.10.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman

Bentuk Rumah adat Suku Walsa/Wolsa

Rumah adat Suku Walsa/Wolsa pada umumnya sama dengan rumah adat suku-
suku lain yang mendiami beberapa wilayah di Kabupaten Keerom yang rupa dan
bentuknya sama dengan Honai. Pola pembangunan rumah adat dimulai dari
rangka dengan satu tiang raja ditanam di titik tengah dan dikelilingi beberapa
tiang yang juga ditanam melingkar. Sedangkan bahan yang diambil untuk
menjadi dinding menggunakan kulit Kayu (Eltop). Selanjutnya untuk pengatapan,
bahan yang juga diambil untuk digunakan sebagai atap adalah dari daun alang-
alang dan daun sagu (Rumbia). Sementara untuk lantai rumah, biasanya orang

Walsa menggunakan Kulit Pohon Nibun atau disebut (Sub).

Pola Permukiman
Pola Permukiman pada kehidupan tradisional masyarakat suku Walsa/Wolsa
dahulu berbentuk huruf ”U”. dan berada pada wilayah daratan tinggi, atau

gunung-gunung. Setelah masuknya Gereja dan Pemerintah, masyarakat suku

%2 Bahasa Walsa di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id)



4.10.4.

4.10.5.

4.10.6.

Walsa yang hidup era modern memiliki rumah yang bentuknya berjajar dan

saling berhadapan serta ditengahi oleh jalan umum.

Mata Pencaharian Hidup

Dalam kehidupan tradisional secara umum orang Walsa/Wolsa, mengenal
beberapa mata pencaharian yang dilakukan sehari-hari untuk bertahan hidup. ada
orang yang hidup sebagai Petani, sebagai pemburu binatang liar, dan ada juga

yang hidup sebagai peramu sagu dan lain-lain.

Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan
Dalam komunitas masyarakat Walsa/Wolsa, dipimpin oleh seorang “Kwilwul”,
kepemimpinan seorang Kwilwul dapat dibagi dalam tiga tingkatan, yaitu :

1) Kwilwul 1, Kwilwul yang memerintah di tingkat Kabupaten, tingkat atau
jangkauan koordinasinya meliputi seluruh wilayah Tabi;

2) Kwilwul 2, Kwilwul yang tupokasinya mengawasi di tingkat Suku-suku,
atau tingkat koordinasinya melingkupi suku-suku yang ada di kabupaten
Keerom. Sedangkan

3) Kwilwul 3, Kwilwul yang menjalankan tugas dan perintah dari kwilwul 1
dan Kwilwul 2. Kwilwul 2 tingkat koordinasinya melingkupi tingkat suku

dan marga.

Koordinasi Kwilwul 1, yang pertama kali dilakukan di gunung Sutu, Gunung
Cycloop sampai dengan gunung Solo di Genyem. Koordinasi ini dilakukan untuk
secara bersama-sama menentukan batas-batas wilayah tanah adat masing-masing.
Koordinasi Kwilwul 1, yang kedua, dilakukan di Gunung Solo Genyem untuk
pembagian harta kekayaan tradisional dan memutuskan nilai-nilai budaya

perkawinan dan sanksi-sanksi budaya.

Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Walsa

Dalam tatanan kehidupan tradisional masyarakat Suku Walsa, ada diberlakukan
pola pembagian tanah yang ditetapkan di tingkat marga hingga di tingkat
keluarga. Setiap lahan yang sudah ditetapkan, dikhususkan untuk bagikan kepada
marga tertentu atau keluarga tertentu berlaku untuk seterusnya dan dikelola

secara turun temurun. Tanah/lahan yang dibagikan kepada marga atau keluarga



tertentu diketahui batas-batasnya oleh marga dan keluarga yang lain dan tidak
dapat diganggugugat. Sehingga secara otomatis lahan yang sudah dibagikan

menjadi hak penuh oleh marga atau keluarga yang telah diberikan.

4.11. Profil Suku Fermanggen

411.1.

4.11.2.

Sejarah Asal Usul

Hal yang hampir sama, juga terjadi pada sejarah dan asal usul Suku Framanggem,
sebagai salah satu suku asli yang berada di Kabupaten Keerom, distrik Waris.
Secara etimologi kata Framanggem dibagi menjadi dua suku kata, yaitu; Fra dan
Manggem. Fra artinya “ulang-ulang atau suatu benda” dan Manggem artinya
“apalagi, siapa lagi, sudah tidak ada lagi”. Sehingga Fermanggem diartikan
“Saya sebagai manusia sempurna”. Tahapan penjelmaan yang terjadi pada Suku
Walsa/Wolsa dari sesuatu yang mati kemudian digerakan oleh kekuatan roh dan
menjadi hidup serta sempurna adalah proses yang kemudian menyatakan
keberadaan Suku Fermanggem bahwa, selesailah sudah, saya adalah manusia
Sempurna. (Framanggem). Tempat keramat suku Fermanggem disebut

“Yualngga ™. 3

Bahasa dan Persebaran

Bahasa Fermanggem dituturkan oleh mayoritas penduduk Kampung Ampas,
Distrik Waris, Kabupaten Keerom, Provinsi Papua. Menurut pengakuan
penduduk, di sebelah timur, barat, dan selatan Kampung Ampas dituturkan bahasa
Walsa, sedangkan di sebelah utara dituturkan bahasa Taikat™.

Orang Framanggem atau suku Framanggem dalam aktifitas hidup kesehariannya
di lingkungannya, mereka saling bersosialisasi dan berinteraksi dengan mereka
menggunakan Bahasa Framanggem. Ada beberapa kata-kata dalam Bahasa
Framanggem yang diklasisifkasi seperti berikut, sebagai bukti bahwa suku
Framanggem mempunyai Bahasanya sendiri di antara beberapa suku yang lain di

Kabupaten Keerom.

% Hasil Wawancara dengan Bapak Johanes Tawa
** Bahasa Fermanggem di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id



4.11.3. Mata Pencaharian Hidup

Dalam mememuhi kebutuhan sehari-hari, baik makan, minum pakai dan lain-lain,

Suku Framanggem menggantungkan hidup mereka dengan Mata pencaharian

tradisional seperti berladang/berkebun, berburu dan meramu sagu. Aktifitas

pencaharian ini dilakukan pada zaman dulu dan masih terus dilakukan hingga

saat ini. Dalam hal berburu dan berkebun, wilayahnya sudah ditetapkan atau

ditentukan, sehingga warga suku Framanggem tidak sebarang membuka kebun

atau berburu ditempat yang salah.

3.1.1.1.

3.1.1.2.

Berladang/berkebun

Suku Framanggem seperti halnya suku-suku lain yang ada di
Kabupaten Keerom, menggantungkan hidup mereka dengan berkebun,
tanaman yang biasanya ditaman berupa umbi-umbia, sayur-sayuran,

rica tomat dan lain.

Dalam hal berkebun, ada pola yang diterapkan secara turun-temurun
olenh Suku Frammanggem, menurut (Bapak Johanes Tawa) bahwa
dahulu orang-orang tua ketika akan membuka satu wilayah baru untuk
berkebun, mereka menerapkan system Kolektif atau secara bersama-
sama. Namun sebelum pergi dan menebang hutan untuk berkebun,
memulai semuanya dalam rapat keluarga atau disebut Mo. Didalam
Mo semua hal terkait Proses penyiapan hingga pembagian dibicarakan
secara bersama-sama, dan dipimpin oleh ketua marga atau pendeta

adat yang disebut Boangg mi.

Berburu hewan liar

Sama halnya dengan berkebun, sebagian orang suku Framanggem
yang menggantungkan hidup mereka dengan menjadikan berburu
sebagai mata pencaharian utama, akan di mulai dalam sebuah rapat
keluarga atau yang disebut Mo. Setelah wilayah berburu ditentukan,
barulah beberapa pemuda yang akan pergi berburu dikumpulkan

kemudian diberkati oleh ketua marga, agar Pemuda-pemuda yang



pergi berburu dijagai Oleh Tuhan pemilik alam semesta dan leluhur

mereka sendiri.

3.1.1.3. Meramu Sagu
Selain Berkebun dan berburu hewan liar, sebagian Suku Framanggem
juga menggantungkan hidup mereka dengan maramu sagu. Dalam hal

meramu Sagu, ada langkah-langkah yang dilakukan lebih awal,

4.12. Profil Suku Find
4.12.1. Sejarah Asal Usul

Etnis Find terdiri atas tiga kelompok suku besar yang secara struktur
dalam pengelompokannya dalam tiap kelompok suku terbagi dalam
dua kelompok suku yang disebut suku atas dan suku bawah.
Kelompok-kelompok ini hidup bersama dalam satu komunitas yang
disebut dengan Etnis Find yang hidup dan menempati wilayah adat
mereka di distrik Senggi.

Senggi berawal dari kata Singg yang menunjuk pada salah satu
kelompok kerabat dalam suku besar Find yang menempati daerah
yang sekarang ini adalah Senggi.

Selain suku Find, juga terdapat orang Usku dan Dubu sebagai tiga
kelompok suku di dataran Senggi. Ketiga kelompok suku inilah yang
tersebar pada daerah dataran tinggi yang berbatasan dengan Negara
PNG yang membentuk kelompok klen atau keret yang sebagai
kesatuan hidup mereka.

Kesatuan hidup bukanlah kelompok kekerabatan atau bukan
karena adanya ikatan kekerabatan. Kesatuan hidup terbentuk karena
ikatan tempat kehidupan seperti di kampung Find, Usku dan Dubu.
Bentuk kelompok ini seperti kelompok berburu dan organisasi sosial
lainnya dengan ciri dan prinsip yang membentuk suatu ikatan
emosional dan budaya yang dijadikan sebagai identitas dalam
komunitas (kesatuan hidup).

4.12.2. Bahasa dan Persebaran



Bahasa Find adalah salah satu bahasa yang digunakan oleh
masyarakat di Distrik Senggi sebagai bahasa dalam komunikasi sehari-
hari antar masyarakatnya,dan menggunakan Bahasa Indonesia
sebagai bahasa dalam hubungannya dengan suku lain.

Berdasarkan kondisi geografis, bahasa Find termasuk bahasa border land
(bahasa perbatasan). Bahasa Find/Senggi termasuk Trans New Guinea
Phylum, Northern Subphylum-Level Superstock, Border Stock yang
termasuk Waris Family (Silzer and Clouse, 1991). Family Waris terdiri
dari 4 (empat) bahasa yang sudah didata oleh SIL, yaitu : Waris, Manem,
Senggi/Find, dan Waina. Beberapa bahasa lain belum terdaftar karena

minimnya penelitian oleh para ahli bahasa.

Bahasa Find sama dengan bahasa Non-Austronesia lainnnya yaitu
memiliki cross reference berupa pemarkah kata dan persona pada verba,

serta memiliki beberapa tata bahasa khusus.

4.12.3. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan

Milo kabalyakha

Kelompok keturunan dari leluhur yang sama

|

“ Sole Wauli |

— | ~~

| Sing-Swal | | Tomfal-Yamfal | | FundRyun |

Nangai - =
Mangu -———
Nengei
Waas
Yamanda

-
= = = —

@ AN~

Keterangan \1, : kelompok keturunan dari leluhur yang sama

<« e - hubungan perkawinan antar marga




4.12.4. Sistem Kepemimpinan

Dalam konsep kepemimpinan tradisional kelompok-kelompok etnis di
Mamta dikenal dengan tipe ondoafi, yang dikenal dari
dan sistem birokrasi tradisional, tetapi dari hasil temuan data pada
penelitian pada Etnis Find Kabupaten Keerom, ada beberapa konsep yang
berbeda dengan konsep ondoafi pada umumnya. Pada prinsipnya Etnis
Find dibagi menjadi tiga keret yaitu ; (1) Sing-Swal (2) Tomfal-Yamfal (3)
Fun-Diryun, yangdipimpin oleh kepala-kepala keret yang bersifat otonom

(mandiri). Kriteria yang digunakan dalam menentukan seorang kepala

keret masih mengunakan kriteria-kriteria asli dalam tradisi Etnis Find.

chiefman ]

FCTTTTPER

Kepalaklen

Kepalaklen

Kepalaklen

Lepek fun

Marga :

1. Knouw
2. Nasak
3. Kelpi
4. Uslai

Lepek fun

Marga:

1. Nangai
2. Mangu
3. Nengei
4. Waas

5. Yamanda

Lepek fun

Marga:

1. Mangu
2. Mella
3. Ndi

4. Nangal
5. Soom

v

3) Jabatan formal di

4) Dipilih berdasarkan

"/

Kriteria pemilihan \

chiefiman berdasarkan
kriteria modern

1) Tingkat pendidikan
2) Kemampuan

berbicara dimuka
umum

kampong

voting antar kelompok
marga

f Kriteria pemilihan \

kepala klen
berdasarkan kriteria
asli (tradisi) Find
1) Anak tertua
2) Menguasai
pengetahuan
tradisional
3) Mengetahui batas-batas
ulayat antar marga
4) Berasal dariklen
senior

ciri pewarisan

\___J

Bagan struktur kepemimpinan Etnis Find

109



Etnis Find menyebut ketua keret sebagai ”Lepek Fun”. Kepala keret ini
membawahi beberapa marga di dalam kampung. Tiga keret Etnis Find
tersebut dipimpin oleh seorang pemimpin yang lebih tinggi yaitu ’per
linipek”. Yang menarik dan sedikit berbeda dengan konsep Ondoafi
adalah sistem kepemimpinan per linipek” yang dipilih berdasarkan
musyawarah yang dilakukan oleh ketiga keret tersebut atas persetujuan
klen-klen senior yang dipimpin oleh kepala keret dan setiap anggota keret
dari klen senior dapat menjadi pimpinan apabila memiliki kriteria-kriteria

yang telah disepakati.

4.13. Profil Suku Tabu - Elseng
4.13.1. Sejarah Asal Usul

Komunitas Tabu Elseng yang ada di Distrik Skanto merupakan bagian dari komunitas
yang sama ,yang hidup di dalam dua Kabupaten , yaitu Jayapura dan Keerom dengan
tradisi perpaduan budaya orang Elseng , orang Yapsi , orang Jadam di Unurum —
Guay , orang Kaureh dan Orang Gresi kabupaten Jayapura.
Orang Elseng hidup dalam komunitas-komunitas adat mereka dibeberapa lokasi mulai
dari kampong Bengguin Progo distrik Kemtuk, Kwarjab distrik Yapsi di kabupaten
Jayapura, Koya Koso di Kota Jayapura serta Kampung gudang GAram distrik skanto,
Kabupaten Keerom.
Beberapa informasi yang berhasil diperoleh, menyebutkan bahwa kelompok suku ini
berasal dari PNG bersama suku Walsa dan Fermanggen pada distrik Waris kabupaten
Keerom yang kemudian tersebar karena hal prinsip dalam komunitas adat mereka
pada masa lampau.
Sekilas tentang sejarah persebaran suku elseng menjelaskan bahwa pada masa lampau
masyarakat adat tinggal secara terpisah dalam komunitas-komunitas kecil di sekitar
sungai Sepik di timur kabupaten keerom,. Seorang tokoh yang bernama “Kiki Blani”
yang di yakini sebagai nenek moyang mereka keluar menuju daerah di sebelah barat
untuk menemukan sebuah lokasi tempat tinggal lalu menetap di sebuah lokasi yang
diberinama “Yakre” sebagai lokasi sejarah persebaran suku elseng. Kiki Blani hidup
dengan berburu dan meramu hasil hutan yang ada dilokasi tersebut. Dalam upaya
pencaharia lokasi sumber makan yang baru, lalu tokoh Kiki Blani atas petunuju para
leluhur dalam mimpi lalu berpindah lagi kearah utara dan bermukim di sekitar pantai

holtekamp setelah melihat hamparan air yang sangat luas yang dalam bahasanya



disebut dngan istilah Wafyudi”. Pada suatu malam, Kiki Blani mendapat mimpi untuk
mengambil getah pohon sagu atau yang disebut dengan istilah “Semela Wiwit "dalam
bahasa Elseng sebagai “Penemuan Pertama” bahan makanan baru. Dalam mimpi
tersebut Kiki Blani harus memangkur sagu tersebut dan diperas isinya dengan air
sampai memperoleh sarinya lalu di bakar dalam bentuk bulatan kecil “Blabu” agar
dapat dikonsumsi dengan daging asar.

Atas petujuk para leluhur kemudia Kiki Blani meneruskan perjalananya kearah
selatan dan “Menciptakan” dusun-dusun sagu dari Blabu yang telah dibentuk
sebelumnya. Kiki Blani kemudian Kembali kelokasi awalnya di Yarke lalu pindah
lagi kelokasi Singgriya (Arso latau kampong sanggriya saat ini. red) dan kemudian
meneruskan perjalanannya sampai di  “Blumsmon” disekitar sungai Grime di
kabupaten Jayaoura lalu tinggal menetap dan berkembang menjadi kelompok suku

Elseng yang ada saat ini.

4.13.2. Bahasa dan Persebaran
Bahasa Elseng dituturkan di Kampung Koya Koso, Distrik Abepura, Kampung
Skamto, Benquin di keerom serta Skoiri Aimbe di Kemtuk Gresi®.
Bahasa Elseng merupakan kelurga bahasa pada rumpung Trans New guinea
phylum dengan jumlah penuturnya yang semakin berkurang karena pembauran
kelompok suku Elseng dengan komunitas lainnya yang menggunakan bahasa
Indonesia dan bahasa-bahasa local papua lainnya seperti bahasa Orya, bahasa

Gresi, nimboran, kemtuk, bahasa Sentani dan beberapa bahasa local lainya.

4.13.3. Mata Pencaharian Hidup
Matapencaharian adalah sebuah Sistem produksi sebagai satu kesatuan aktifitas
dalam rangka pengelolaan dan pemanfaatan Lahan serta SDA yang dimulai
dengan sebuah perencanaan sampai menghasilkan sesuatu yang diharapkan.
Masyarakat Elseng secara tradisional, arif dalam mengelola berbagai potensi
sumber daya alam yang ada diatas ulayat mereka dengan menggunakan berbagai
peralatan tradisional dan berdasarkan pada nilai-nilai keberlanjutan dan konservasi
tradisional mereka. Dalam melakukan pengelolaan dan pemanfaatan lahan dan
SDA vyang ada, seperti penjelasan-penjelasan diatas bahwa selain secara

perorangan mereka juga pergi dalam kelompok (baik kelompok laki-laki, maupun

** Bahasa Elseng di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id



perempuan) ataupun dengan menggunakan keluaraga luas, tujuan pengelolaannya
juga selain untuk konsumsi rumah tangga juga untuk kebutuhan pasar. Bentuk dan
Jenis aktivitas produksi selain dari hasil kebun, berburu dan meramu sagu.
aktivitas produksi dilakukan oleh penduduk baik secara individu maupun
kelompok dengan memanfaatkan rumah tangga ini, keluarga luas mereka sebagai
tenaga kerja. Hasil yang diperoleh, selain untuk konsumsi keluarga, dibagikan
kepada anggota keluarga lainnya maupun untuk kebutuhan pasar.

Kehidupan orang Elseng memiliki tiga karakter yang cukup kontras dalam
aktifitas sosial ekonomi, yaitu Kelompok pertama adalah orang Elseng yang
masih hidup dengan nomaden, seperti klen — klen Teet , Nisaaf dan Wenawey pada
lokasi-lokasi yang sangat terisolir di wilayah kabupaten jayapura; kelompok
kedua adalah orang elseng yang hidupnya telah menetap seperti komunitas
Pnaimon di Kampung Kuarjab Distrik Yapsi ; Imelly ,Semse dan Kossu di Kampung
Bengguin Proggo Distrik Kemtuk dan gudang garam di keerom dengan pola hidup
supsisten; sedangkan kelompol ketiga adalah kelompok Urban yang telah
melakukan penyesuaian-penyesuaian seperti klen Tabisu dari Kiyeep dan

sebagainya Nisaf , Imelly dan Semse, ullop dengan pola ekonomi pasar.

4.14. Profil Suku Beyaboa

4.14.1.

4.14.2.

Bahasa dan Persebaran

Bahasa Beyaboa termasuk dalam rumpun bahasa Austronesia pada Trans New
Guinea phylum yang dituturkan oleh masyarakat Kampung Ubiyau, Distrik Arso
dan Kampung Skanto Distrik Skanto , Kabupaten Keerom, Provinsi Papua.
Menurut pengakuan penduduk, wilayah tutur bahasa Beyaboa di sebelah timur
Kampung Ubiyau berbatasan dengan wilayah tutur bahasa Melap, di sebelah barat
dengan wilayah tutur bahasa Muluh, di sebelah utara dengan wilayah tutur bahasa

Marap, dan di sebelah selatan dengan wilayah tutur bahasa Abrap*®.

Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman
Pada masa lalu, masyarakat Byaboa membangun rumah-rumah mereka pada
tepian kali/ Sungai-sungai dilokasi awal mereka secara berkelompok berdasarkan

wilayah kelola masing-masing kelompok, yaitu Kampung Nyau, Bugisom,

*¢ Bahasa Beyaboa di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id



4.14.3.

Josku, Berni, Girere, Gimbrimoro, Sauwiiyu. rumah-rumah tersebut dibangun
berdasarkan kelompok kekerabatan mereka, baik Keret Wii dan Khaya serta
Marga-marga yang ada didalamnya.

Rumah-rumah dibangun menggunakan Atap daun Rumbia dengan bahan dasar

kayu dan dibangun berbentuk panggung. Setelah masuknya pemerintahan dan

relokasi kampong-kampung tesebut, maka bentuk rumah dan pola perumahan
masyarakat telah berubah mengikuti bentuk dan pola perumahan baru.

Saat ini pemukiman orang Beyaboa dibangun diteoian jalan, baik pada kampong

Skanto maupu kampong Ubiyau dan Bate. Rumah-rumah dibangun berdasarkan

kelompok marga-marga yang ada.

Secara tradisi, Orang Beyaboa mengenal beberapa bentuk rumah, yaitu :

e “Karawari” atau rumah Adat yang dibangun sebagai tempat melaksanakan
seluruh ritual adat mereka. Selain ritual-ritual adat, rumah ini juga berfungsi
sebagai pusat pendidikan tradisionla atau inisiasi bagi anggota-anggota
kelompok baru dalam proses pendewasaan secara adat.

e Rumah Pemuda/ Rumah Bujang

e Rumah Tinggal

Mata Pencaharian Hidup

Suku Beyaboa merupakan kelompok masyarakat yang sebagian masih hidup
dengan pola hidup Nomaden. Orang Beyaboa masih suka melakukan perburuan,
baik secara individu maupun kelompok keturunan mereka.

Pada masa lalu, terdapat organisasi kerja dalam pengelolaan lahan mereka.
Aktifitas pengelolaan dilakukan berdasarkan kesepakatan waktu oleh semua
anggota kelompok. Pada saat yang telah ditetapkan, semua kelompok akan
berangkat bersama-sama dan mulai membagi masing-masing kelompok
berdasarkan lokasi dusun mereka, mulai dari kelompok pertama sampai dengan
kelompok yang terakhir.

Pada saat pulang, mereka akan pulang secara bersama-sama mulai dari kelompok
(Dusun) terakhir sampai dengan kelompok pertama untuk kembali kelokasi

kampong.



4.14.4. Kekerabatan dan perkawinan

Perkawinana dengan menggunakan pola perkawinan Tukar (Yebafe) tetapi juga
menggunakan mas kawin dalam bentuk Manik-manik (Are) dari kulit kerang/
siput darat atau juga dapat berupa belanga tanah.
Perkawinan tukar merupakan perkawinan ideal yang dilakukan oleh masyarakat
atau “nikah adat” atau “jual kepala”.
Perkawinan tukar diyakini sebagai bentuk bertukaran “sumber Daya” tetapi juga
sebagai bentuk pertukaran Nyawa.Dalam hal ini, apapun yang dilakukan terhadap
perempuan oleh suami bahkan pihak keluarga laki-laki tidak bisa mendapat
perlawanan atau dukungan dari pihak perempuannya.
Orang Beyaboa mengenal sistem perkawinan eksogami klan, artinya mereka
hanya kawin dengan orang diluar marga mereka. perkawinan antara marga-marga
di Wii dengan Marga-marga di Khaya atau sebaliknya.
Saat ini masih ada yang menggunakan kawin tukar, tetapi juga sudah
menggunakan uang.
Perkawinan hanya terjadi dalam 1 Yus antara Marga dalam Wii dan Khaya.
Perkawinan juga dilakukan dalam satu rumpun Misalnya dari Kimbramoro ada
terdapat Marga : Yamoro, Tusi, Bage, Yeter, Ainare mereka merupakan 1
rumpun, karena tempat mencari juga bersama.
Bentuk-bentuk hubungan sosial yang digunakan untuk mengelola kehidupan
bermasyarakat dalam satu kesatuan social merupakan bentuk dari Struktur sosial.
bentuk hubungan ini biasanya berasal dari hubungan yang dibangun melalui
jaringan perkawinan dan kekerabatan sesuai dengan prinsip keturunan yang
dianut oleh kelompok masyarakat tersebut.
Orang Beyaboa memiliki beberapa bentuk kekerabatan yang masih tetap
dipertahankan baik untuk kepentingan tradisi, sosial-Ekonomi lainnya serta
hukum dan politik. Kelompok-kelompok kekerabatan tersebut adalah sebagai
berikut :
e Keluarga Inti/ Keluarga Batih/ Rumah Tangga
e Marga/ Klan

Marga atau Klen atau Fam atau keret merupakan kelompok kekerabatan yang

bersifat patrilineal dimana anggota kelompoknya merasa berasal dari satu



nenek moyang yang dibuktikan dengan cerita-cerita dan sejumlah
mitologinya, serta masih dapat dilakukan penelusuran secara geneologi.
Marga-marga yang termasuk dalam kelompok masyarakat Beyaboa adalah

sebagai berikut :

Keret/Klan Kecil/ Moety Marga

Wii Kiasin, Kembu, Kwambre, Usi, Taf,
Kiriyar, Mungguai, Werare, Kwimi,
Intagui, Anisom, Tebaisom, Awi,
Yamoro, Bagi, Nangguar, Tuam.

Khaya Isomo, Mou, Joku, Felba, Tagusom,
Wake, Isagi, Kwaine, Mamkun,
Persinggi, Siaye, Yaterl, Bate, Ainare,

Itoyu, Sanggua

Keret/ Clan Kecil/

Menurut penuturan narasumber dalam FGD dan wawancara pada distrik
Skanto bahwa Wii dan Khaya merupakan dua tokoh tradisional orang Beyaboa
sebagai keturunan dari Younggwai dan Mum yang kemudian menjadi leluhur
kelompok-kelompok keturunan di daerah dataran Arso dan Arso Barat serta
daerah dataran tinggi disekitar sungai Nawa dan sungai Tami.

Kedua tokoh ini kemudian menjadi symbol kekerabarat suku Beyaboa yang
telah mewariskan marga-marga dan sejumlah harta adat maupun wilayah adat
serta sistem perkawinan “Tempat Kawin "pada orang Beyaboa.

Beberapa referensi menyebut kelomopok keturunan ini sebagai sebuah Suku
Wie-Khaya yang berbahasa Beyaboa, namun dalam penelusurannya,
kelompok ini lebih memberikan kesan sebagai tradisi penetapan pasangan

pengantin dalam adat beyaboa.

Kampung (Yus)
Kampung merupakan pemukiman tradisional masyaralat adat yang berfungsi
sebagai ruang utama dalam pengorganisasian seluruh aktifitas sosial

kelompoknya.




Sebelum tinggal pada lokasi kampong “Baru”Skanto saat ini Yyang
terberbentuk  politis sebagai strategi  “Politik” untuk pendekatan
pembangunan, Orang Beyaboa memiliki tujuh kampong local berdasarkan
ruang hidup dan kepemilikan wilayah, yaitu Kampung Nyau, Bugoisom,
Josku, Berni, Girere, Gimbrimoro, Sauwiiyu. Dalam setiap Yus dipimpin
oleh seorang Kepala kampong “Yusnanggelr” dengan anggota kelompok
berdasarkan marga-marga pemilik ulyat yang berasal dari klen kecil Wie dan
Khaya sesuai sejarah persebaran masing-masing marga yang ada.
e Suku

Suku oleh masyarakat pada lokasi studi adalah satu kelompok
solidaritas masyarakat dan merupakan gabungan beberapa klen/ kelompok
masyarakat dalam satu wilayah teritorial adat dan yang diakui secara bersama
maupun orang lain. Beberapa hal yang menjadi dasar bagi masyarakat
menyebut mereka sebagai satu suku adalah: Mitologi, Pengakuan orang luar,
Interaksi antara masyarakat pendukungnya, Kesamaan bahasa, serta Pola
hidup masyarakatnya.

Konsep suku ini kemudian memberi ruang kepada kelompok-kelompok
masyarakat saat ini untuk menyebut diri mereka sebagai “Suku”, dengan
berbagai macam alasan dan kepentingan.

Kelompok-kelompok kekerabatan ini menjadi penting dalam
penentuan identitas masing-masing unsur kebudayaan dalam masyarakat adat
pada wilayah ini bahkan diwilayah Papua. fungsi kelompok-kelompok ini
menjadi kekuatan dalam sistem dan pola pengorganisasian masyarakat.

Fungsi utama dari kelompok kekerabatan ini adalah menjaga dan mengelola

aset kelompok berdasarkan aturan dan norma-norma yang berlaku.

4.14.5. Sistem Kepemimpinan
Dalam penyebutan istilah untuk pemimpin adat pada Masyarakat  Adat
di Keerom maupun di distrik skanto telah mengalami pergeseran dari bentuk
kepemimpinan Pewarisan yang terstruktur kepada bentuk kepemimpinan
“Kesepakatan”.
Pada masa lalu orang Beyaboa Mengenal istilah Yusnanggelr atau orang

Orang Bijak yang biasanya memiliki pengetahuan tentang tanah dan wilayah adat



serta sejarah suku yang diturunkan secara patrilineal (chifman) sebagai pemimpin

adat mereka.

Yusnanggelr

Kepala Keret Wii |« » Kepala Keret Khaya
\ 4 v
Ketua Marga Ketua Marga

Masyarakat Adat
Dengan adanya upaya memforlkan sistem pemerintahan Masyarakat

Adat, maka dibentuk lembaga-lembaga adat local Maupun dewan adat dengan

struktur organisasi yang mencakup sampai wilayah kampong.

Dewan Adat LMA
pr——
Kepala Keret Wii Kepala Keret Khaya
o
Ketua Marga/\Tua Adat Tua Adat Ketua Marga
| | |
\/
Masyarakat Adat

Selain type kepemimpinan Kepala Klan, orang Beyaboa juga mengenal Type
kepemimpinan Big Man. Type kepempinan ini nampk pada proses-proses perencanaan

dan pengorganisasian masyarakat untuk kepentingan tertentu.

117



Bab IV

Penutup

4.1. Kesimpulan
Masyarakat hukum adat berhak dan dilindungi untuk membuat melaksanakan dan
menegakan hukum adat dengan syarat Sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip
NKRI. Negara mengakui serta menghormati kesatuan -kesatuan masyarakat Hukum
Adat beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai prinsip Negara
Kesatuan Republik Indonesia.
Masyarakat hokum adat di kabupaten Keerom selain berada pada wilayah
administrative keerom juga berada pada wilayah kabupaten Jayapura, Pegunungan
Bintang, Kota Jayapura bahkan sampai Negara Papua New Guinea. Pola persebarannya
berdasarkan wilayah mencari masing-masing suku berdasarkan organisasi sosial
ekonomi mereka, sehingga ada terdapat kelompok yang jumlah penduduknya tidak
terlalu banyak pada kabupaten keerom namun sangat banyak dan luas wilayahnya pada
kabupaten lain atau PNG.
Situasi tersebut diperkirakan sebagai alasan dalam pembentukan wilayah distrik-distrik
di kabupaten Keerom.

Kehidupan ekonomi penduduk asli Keerom bersifat subsistem, yakni setiap usaha
yang dilakukan hanya untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Secara umum
mereka tidak mengetahui cara memproduksi hasil dalam jumlah yang besar dan
dijadikan barang pasar, sehingga secara tidak langsung walaupun hasil kebun
berlimpah namun dalam segi ekonomi orang asli Keerom, belum mampu
mendongkrak kesejahteraannya.

Penduduk kampong - kampung pada umumnya hidup dari meramu sagu,
berladang, berburu dan kadang-kadang mencari ikan dan udang di sungai terdekat.

Pekerjaan orang Keerom yaitu meramu sagu dan berburu.

Sistem kepemimpinan dan penyebutan istilah pemimpin adat pada Masyarakat Adat
di Keerom telah mengalami pergeseran dari bentuk kepemimpinan Pewarisan yang
terstruktur  kepada  bentuk  kepemimpinan  “Kesepakatan”.  Bentuk-bentuk
“kepemimpinan baru” yang mucul, yaitu: “Diplomat”Kampung/ Lokal, Kaum

Intelektual atau “Amber” dan Kepemimpinan karena Karunia (Dukun)



4.2.

Dinamika Masyarakat dan kebudayaan menghantarkan manusia kepada fenomena
sosial yang khas, yaitu konflik, perubahan sosial, dan pola perilaku yang terbentuk oleh
karenanya. berbagai kelompok kepentingan yang “bermain” untuk kepentingan politik
ekonomi mereka, sebagai dampak dari proses pembangunan yang mengakibatkan
meluasnya kepentingan ekonomi pada berbagai dimensi kehidupan Masyarakat
Penduduk Lokal di Kabupaten Keerom.

Terjadinya “konflik” dipicu karena adanya perbedaan sudut pandang dan kepentingan
baik dalam aspek politik, sosial budaya maupun ekonomi individu-individu berdasarkan

kelompok-kelompok kepentingan dalam masyarakat.

Setiap budaya cenderung untuk bertahan (tidak berubah) karena budaya digunakan
sebagai pedoman hidup dan perubahan menggoyahkan keseimbangan sistem. Akan
tetapi, pada kenyataannya tidak ada kebudayaan yang tidak berubah, betapapun kecilnya
pasti ada perubahan sesuai dengan sifat kebudayaan yang dinamis.

Kebudayaan dalam suatu kelompok masyarakat, terdapat dua unsur yaitu unsur yang
cenderung bertahan dan unsur yang cenderung berubah sesuai dengan situasi yang
dialami oleh suatu masyarakat. Namun demikian seperti kita ketahui juga bahwa budaya
berfungsi membantu manusia dalam memenuhi kebutuhan hidupnya. Kebutuhan hidup
manusia terdiri atas kebutuhan biologis, kebutuhan sosial, dan kebutuhan psikologis.
Manusia mempunyai berbagai kebutuhan agar dapat menyesuaikan diri dengan
lingkungan. Selain itu, kebutuhan manusia muncul sebagai upaya manusia untuk
memanfatkan lingkungan. Manusia memiliki kebutuhan yang beraneka ragam untuk
menyesuaikan diri sekaligus mengolah lingkungan alam berdasarkan nilai serta tradisi

yang berlaku dalam masing-masing kebudayaan.

Saran dan Rekomendasi

Luas wilayah kabupaten Keerom dan tersebarnya kelompok-kelompok suku serta

perbendaan pemahaman tentang maksa suku pada masyarakat adat maka saran yang

dapat diberikan dari hasil penenelitian ini, antara lain :

1. Membangun Komunikasi dengan Pemerintah Daerah, Dewan adat Daerah Keerom
dan Lembaga Masyarakat Adat Keerom untuk bersama-sama melakukan identifikasi

keberadaan masyarakat adat dalam wilayah administrative keerom



2. Melakukan seminar hasil penelitian untuk memperkaya ini laporan sebagai bahan
dasar dalam pengembangan data untuk kepentingan penusunan Naskah Akademik
Perda Pengakuan, Perlindungan dan Penguatan Masyarakat adat di Kabupaten

Keerom.



DAFTAR PUSTAKA

G.J.Held. Prof,DR, Waropen Dalam Khasana Budaya Papua, Penerbit Pedati, Pasuruan,
2006

Sulasman, H. DR, M.Hum dan Setia Gumilar, Msi; Teori-teori Kebudayaan dari Teori
Hingga Aplikasi; Pustaka Setia, Bandung, 2013.

Boelaars, Jan. Manusia Irian: Dahulu, Sekarang, Masa Depan. Gramedia. Jakarta, 1992.

Haviland, Wiliam A., Antropologi (terjemahan). Erlangga. Jakarta, 1998.

Mansoben, J.R. DR dan Morin, J, M.Kes, Etnografi Papua Seri I, Uncen, Jayapura, 2000.

Ihromi. T.O. Pokok-pokok Antropologi Budaya, Yayasan Pustaka Obor Indonesia, Jakarta,
2016.

Prosiding Semiloka Pengembangan Pola Pengelolaan sumber daya hutan dan DAS secara
bersama dan berkelanjutan yang mengakomodir hak dan Kepentinga masyarakat
adat di kabupaten Mamberamo Raya, Yayasan Lingkungan Hidup Papua,
Jayapura, 2014.

Djeky Djot Morin, Resume Perkembangan Teori Antropologi, Centre For Melanesia Studies
University of Cenderawasih, 2012

Wally, H.G, dkk. Bunga Rampai : Orang Papua di Yapen, Kaimana, Sorong, Supiori dan
Waropen, Amara Books; Yokyakarta, 2021.

Wally, H.G Masyarakat adat, Ruang Hidup dan Investasi Sosial, Amara Books; Yokyakarta,
2021

Kabupaten Keerom dalam angka 2022, BPS Keerom.

Rencana Pembangunan Jangka Menengah Daerah Kabupaten Keerom 2021 — 2025, Bapeda

Keerom.

Hasil Penelitian:

Studi Evaluasi Dampak Pembagunan Terhadap Kehidupan Sosial Ekonomi masyarakat
Kajian Antropologi Pembangunan, Bappeda Kaimana, 2018

Kajian Sosial Budaya terhadap Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan
Wilayah dan Hukum adat di Kabupaten Kepulauan Yapen, Jerat Papua, 2019

Kajian Sosial Budaya terhadap Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan
Wilayah dan Hukum adat di Kabupaten Supiori, Jerat Papua, 2019

Kajian Sosial Budaya terhadap Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan

Wilayah dan Hukum adat di Kabupaten Kaimana, Jerat Papua, 2020



Kajian Sosial Budaya terhadap Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan

Wilayah dan Hukum adat suku Moi di Kabupaten Sorong, Jerat Papua, 2020

Sumber Lain

TERMARJINALISASI KELAPA SAWIT Resistensi dan Coping Orang Workwana Papua,
Bernardus Renwarin, Satya Wacaya University Press, 2017 : 85-86

Hugo Warami; Identitas Orang Keerom : Prespektif Studi Etno Linguistik, 2014 : 401

(PDF) Analisis Data Kualitatif Model Spradley (Etnografi) (researchgate.net)

Mengenal Masyarakat Adat | GEOTIMES

SISTEM POLITIK TRADISIONAL ETNIS FIND DI DISTRIK SENGGI KABUPATEN

KEEROM “ Struktur Sosial dan Kepemimpinan Etnis Find” - Balai Pelestarian Nilai Budaya

Papua (kemdikbud.go.id)

122


https://www.researchgate.net/publication/323557072_Analisis_Data_Kualitatif_Model_Spradley_Etnografi
https://geotimes.id/opini/mengenal-masyarakat-adat/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbpapua/sistem-politik-tradisional-etnis-find-di-distrik-senggi-kabupaten-keerom-struktur-sosial-dan-kepemimpinan-etnis-find/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbpapua/sistem-politik-tradisional-etnis-find-di-distrik-senggi-kabupaten-keerom-struktur-sosial-dan-kepemimpinan-etnis-find/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbpapua/sistem-politik-tradisional-etnis-find-di-distrik-senggi-kabupaten-keerom-struktur-sosial-dan-kepemimpinan-etnis-find/

