
DRAF FINAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JARINGAN KERJA RAKYAT ( JERAT ) 
PAPUA 

Oleh : 
Bidang Penelitian dan Pengebangan 

2022 

EKSISTENSI MASYARAKAT ADAT DALAM 

PENGELOLAAN WILAYAH DAN HUKUM ADAT DI 

KABUPATEN KEEROM 



 
i 

Kata Pengantar 

 

Puji Syukur Kehadirat Tuhan Yang Maha Esa, atas kasih karunia dan Rahmat-Nya, 

sehingga proses penelitian ini dapat terlaksana dengan baik. Laporan ini berisi hasil kajian 

tentang eksistensi masyarakat adat dalam pengelolaan wilayah dan Hukum adat dikabupaten 

Keerom.  

Kami menyadari bahwa dalam proses penelitian sampai dengan penyusunan laporan ini 

masyah sangat jauh dari apa yang diharapkan, baik dari segi Tata Bahasa, susunan kata serta 

substansi dari penelitian ini. hal tersebut tidak terlepas dari keterbatasan kami sebagai manusia 

biasa. untuk itu, maka kami sangat mengharapkan saran dan kritik yang membangun, guna 

memperkaya informasi dalam laporan ini. 

penelitian ini dapat dilaksanakan atas kerjasama yang baik, mulai dari perencanaan, 

penyusunan alat dan bahan, sampai dengan penyusunan hasil laporan ini. pada kesempatan 

yang baik ini, kami ingin menyampaikan terima kasih yang sedalam-dalamnya, kepada : 

 Pemerintah Kabupaten yang telah memberi ijin dalam pelaksanaan penelitian di wilayah 

administratif Kabupaten Keerpm. 

 Ketua Dewan Adat Daerah Keerom. 

 Pemerintah kampung, tokoh masyarakat, tokoh adat, tokoh pemuda, tokoh Agama, serta 

tokoh perempuan dan masyarakat pada lokasi penelitian, yang telah berpartisipasi aktif 

dalam penelitian ini dan kepada semua pihak yang telah mendukung terlaksananya 

penelitian ini yang tidak sempat kami sebutkan satu-persatu. 

Kiranya Tuhan sumber segala pengetahuan dan berkat, selalu memberkati kita semua. 

Akhirnya, dengan penuh kerendahan hati dan kesadaran atas keterbatasan dalam tulisan 

ini, maka kami bersedia menerima kritik dan saran-saran yang membangun dalam 

penyempurnaannya.  

 

 

 

Jayapura, Medio 2022 

 

 

 

 



 
ii 

Daftar Isi 

 

Kata Pengantar  ……………………………………………………………………….. i 

Daftar Isi ……………………………………………………………………………….. ii 

  

Bab I Pendahuluan …………………………………………………………………..... 1 

1.1. Latar Belakang …………………………………………………….…………….. 1 

1.2. Permasalahan   ………………………………………………………………….... 3 

1.3. Tujuan  …………………………………………………………………................ 4 

1.4. Outout ……………………………………………………………………………. 4 

1.5. Indikator  …………………………………………………………………............ 5 

1.6. Target Grup …………………………………………………………………........ 5 

1.7. Strategi dan Tahapan Pelaksanaan ………………………………………………. 5 

1.8 Resiko dan Solusi………………………………………………………………… 6 

1.9. Waktu …………………………………………………………………................. 7 

1.10 Pengorganisasian Kerja…………………………………………………………... 7 

   

Bab II Gambaran Umum Wilayah …………………………………………………... 8 

2.1. Letak, Luas dan Batas Wilayah …………………………………………………. 8 

2.2. Kondisi Demografis ……………………………………………………………... 11 

2.3. Sarana Prasarana Umum ………………………………………..……………….. 13 

2.4. Aksesibilitas …………………………………………………………………....... 15 

2.6. Kondisi Ekonomi   ……………………………………………………………….. 17 

Bab III Kerangka Teoritis dan Metodologi Penelitian ………….………………….. 19 

   

Bab IV Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan wilayah dan 

Hukum adat di Kabupaten Keerom ……………………………………….. 
24 

4.1. Suku Emem ………………………..…………………………………………….. 38 

4.2. Suku Tebi ……………………………......………………………………………. 44 

4.3. Suku Dra …………………………………………………………………..……... 48 

4.4. Suku Nunuwei (Towe) ……………………………………………………..……. 59 



 
iii 

4.5. Suku Yetfa/ Saitugar/ Webma ……………………………………………...……. 70 

4.6. Suku Menangki ………………………………………………………………...… 80 

4.7. Suku Nyau ……………………………………..………………………………… 82 

4.8. Suku Abrap …………………………………………...………………………….. 90 

4.9. Suku Manem ……………………………………………...……………………… 90 

4.10 Suku Walsa ……………………………………………………..………………... 102 

4.11 Suku Fermanggen ……………………………………………………..…………. 106 

4.12 Suku Find …………………………………………………...……………………. 108 

4.13 Suku Tabu - Elseng…………………………………………..…………………... 111 

4.14 Suku Beyaboa ……………………………………………...…………………….. 113 

   

Bab. V Penutup …………………………………………………………………........... 119 

5.1. Kesimpulan  …………………………………………………………………........ 119 

5.2. Saran  ………………………………………………………………….................. 120 

Daftar Pustaka  …………………………………………………………………............. 122 

 

 

 

 

 

 



 
1 

BAB 1  

PENDAHULUAN 

1.1. Latar Belakang 

Masyarakat Hukum adat adalah sekelompok orang yang secara turun temurun bermukim 

di wilayah geografis tertentu di Negara Indonesia karena adanya ikatan pada asal usul 

leluhur, hubungan yang kuat dengan tanah, wilayah, sumber daya alam, memiliki pranata 

pemerintahan adat, dan tatanan hukum adat di wilayah adatnya (Undang-undang No. 21 

Tahun 2001 tentang Otonomi Khsusu di Provinsi Papua). 

Adat merupakan aturan (perbuatan) yang lazim di turut atau dilakukan sejak dahulu kala; 

adat itu cara kebiasaan yang merupakan wujud dari kebudayaan yang terdiri atas nilai – 

nilai budaya, norma hukum, dan aturan yang satu dengan lainnya berkaitan menjadi satu 

sistem dan di patuhi sebagai kebiasaan atau tradisi (KBI edisi 4. 2011.8) 

Dalam teori relativisme kebudayaan mengatakan; “satu unsur atau adat dalam 

kebudayaan tak dapat di nilai dengan pandangan yang berasal dari kebudayaan lain, 

melainkan dari sistem nilai yang pasti ada di dalamnya sendiri”. Adat bersifat pribadi 

artinya suatu adat masyarakat tertentu hanya bisa di pahami dengan mendekatkan diri 

pada nilai – nilai budaya yang ada dalam masyarakat pemilik adat tersebut  (Montesquieu 

(1689 – 1755) 

Prinsip-prinsip dan pola-pola penguasaan lahan pada masyarakat adat di Tanah Papua 

dapat tidak terlepas dari sistem kepemimpinan yang dianut.  

Secara garis besar, pola penguasaan lahan pada wilayah Papua yaitu  

1. Sistem penguasaan Lahan secara Komunal 

merupakan pola pengelolaan secara kolektif etnik yang mengatur sistem hak ulayat 

tanahnya melalui clan.  

2. Sistem penguasaan lahan melalui keluarga Inti atau Individu. 

berdasarkan hasil-hasil Kajin antropologi, yang termasuk dalam kategori ini adalah 

orang Mee.  

Perkembangan waktu saat ini, pola kepemilikan dan penguasaan lahan pada sistem ini 

kemudian berkembang dan mulai diadopsi serta diadaptasikan oleh berbagai 

kelompok masyarakat adat yang ada di atas Tanah Papua. sistem sertifikasi Tanah 

menjadi bentuk cikal bakal penyebaran sistem ini.  

Proses pembangunan yang terjadi diatas wilayah masyarakat adat terkadang 

berbenturan dengan sistem nilai, norma dan aturan-aturan adat yang berlaku dalam 

kelompok-kelompok masyarakat. Perkembangan adat masyarakat di Papua, berubah 



 
2 

seiring dengan perkembangan dan tuntutan masa, bukan saja tuntutan sosial, budaya, 

ekonomi dan politik, tetapi juga sistem hukum nasional turut berubah pula. Pembangunan 

dewasa ini, mengalami perkembangan yang begitu pesat dan semua orang termasuk 

masyarakat adat perlu memproteksi diri dan wilayahnya. Untuk itu pengakuan atas 

kebudayaan dan wilayah masyarakat adat perlu didasari oleh satu payung hukum yang di 

hasilkan oleh pemerintah daerah dan masyarakat adat itu sendiri. Disadari pula bahwa 

pengakuan konstitusi negara terhadap masyarakat adat, sehingga perlu ditindaklanjuti 

dengan langkah konkrit pemerintah di daerah melalui kebijakan – kebijakan yang secara 

nyata memberikan dampak terhadap perlindungan dan juga pengakuan hak-hak 

masyarakat adat di wilayahnya. Situasi dan kondisi hari ini komoditi-komoditi penting 

yang terdapat di atas tanah-tanah adat tersebut, seperti hutan; mineral (termasuk emas dan 

tembaga); dan minyak bumi yang menarik perhatian investor untuk membangun kegiatan 

ekonomi skala besar. Akibatnya usaha-usaha konsesi seperti pembalakan hutan, 

pertambangan mineral dan perkebunan banyak dibangun di berbagai pelosok provinsi 

tersebut. 

Keberadaan masyarakat hukum adat tidak saja telah mendapatkan 

perlindungan secara yuridis konstitusional sebagaimana diatur dalam Pasal 18B 

ayat (2), melainkan perlindungannya lebih kuat lagi karena dipertegas dalam Pasal 

28I tentang HAM. Di satu pihak, secara yuridis, otonomi desa yang bersifat otonom 

asli diakui oleh negara. Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 menyatakan secara jelas “Negara 

mengakui dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-hak 

tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan perkembangan masyarakat dan 

prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia yang diatur dalam undang-undang. selain itu 

Upaya Pengakuan terhadap  hak ulayat atas tanah masyarakat adat juga mendapatkan 

dukungan dari beberapa instrument hukum nasional maupun internasional lainnya seperti: 

1. Deklarasi PBB tentang Hak-hak Masyarakat Pribumi (UNDRIP) yang berisi tentang 

Free, Prior, Inform, Consent (FPIC). 

2. Konvensi ILO 107 Tahun 1957 dan Konvensi ILO 169 Tahun 1989, serta Deklarasi 

Perserikatan Bangsa-Bangsa (Deklarasi PBB) tanggal 13 September 2007 secara 

rinci telah mengatur mengenai pengakuan terhadap hak-hak masyarakat hukum adat. 

Sebagai konsekuensinya kebijakan atau politik hukum negara-negara anggota PBB 

seharusnya sejalan dengan isi konvensi dan deklarasi tersebut 

3. Undang-undang No. 26 Tahun 2007 Tentang Penataan Ruang, Pasal 65  ayat (1) 

Penyelenggaraan penataan ruang dilakukan oleh pemerintah dengan melibatkan 



 
3 

peran masyarakat.  Dan ayat (2) Peran masyarakat dalam penataan ruang 

sebagaimana dimaksud pada ayat (1) dilakukan, antara lain, melalui: a. partisipasi 

dalam penyusunan rencana tata ruang; b. partisipasi dalam pemanfaatan ruang; dan c. 

partisipasi dalam pengendalian pemanfaatan ruang. 

4. PP 15 Tahun 2010, Pasal 20 Sub (b) Pelibatan peran masyarakat dalam dalam 

perumusan konsepsi rencana tata ruang. 

5. Melalui Undang-undang No. 21 Tahun 2001 tentang Otonomi Khusus bagi Papua 

pemerintah mengakui hak-hak masyarakat adat Papua, terutama yang diatur melalui 

pasal-pasal 43 dan 44. Undang-undang ini memberi momentum yang luar biasa bagi 

gerakan masyarakat adat di Papua (termasuk provinsi Papua Barat) untuk 

mendapatkan pengakuan atas keberadaan mereka dan mempertahankan hak mereka 

yang sebelumnya diabaikan. 

6. Putusan Nomor 35/PUU-X/2012 terkait status hutan adat bukan diwilayah hutan 

negara. 

 

untuk kepentingan tersebut, maka perlu dilakuakn sebuah upaya dalam Inventarisasi, 

Pemberdayaan dan perlindungan/ proteksi serta promosi atas keberadaan masyarakat 

hukum adat melului sebuah kajian sosial budaya yang terintegrasi. 

 

1.2. Permasalahan 

Sampai pada saat ini anggapan–anggapan mengenai racisme masih dipraktekan dalam 

pelbagai bentuk dan manifestasinya. Ada sejumlah warga masyarakat menggunakan 

paham etnis yang superior mengancam etnis yang inferior. Kondisi ini kembali 

diperparah oleh kurang adanya informasi yang rinci terhadap masyarakat dan kebudayaan 

orang Papua. Disatu sisi kondisi kelemahan ini digunakan sebagai alasan yang ampuh 

untuk menggeneralisir  kemampuan  rohani orang papua. Disisi lain, kelemahan ini 

dijadikan sebagai peta kelemahan untuk mengeksploitir pelbagai sumber daya alam. 

Pelbagai macam tanggapan balik warga masyarakat lokal biasanya di eliminasi dengan  

pressure politik, yaitu dengan kata kunci  PKI, OPM dan sederetan  organisasi 

pemberontakan lainnya. Kita tidak pernah jujur mengatakan bahwa orang Papua butuh 

waktu yang relatif cukup untuk mengetahui segala informasi agar mereka bisa menjadi 

tuan diatas tanahnya sendiri.  



 
4 

Dampak yang muncul adalah konflik vertical antara kelompok-kelompok masyarakat adat 

dalam suku yang semakin melemahkan posisi masyarakat adat, baik dalam status, 

kelembagaan maupun hak-hak dasarnya. 

Adapun permasalahan yang sering muncul adalah kurangnya pengetahuan tentang 

keberadaan masyarakat adat secara luas oleh para pengambil kebijakan, baik di tingkat 

nasional maupun di tingkat daerah dalam proses pembangunan yang dilakukan pada 

masyarakat adat diatas wilayah dan Hukum adatnya. Oleh karena itu, maka identifikasi 

dan pendokumentasian masyarakat adat menjadi penting untuk dilakukan, seiring 

semakin banyaknya tantangan yang harus dihadapi oleh masyarakat adat untuk 

mendapatkan pengakuan dari negara dan makin masifnya pembukaan lahan oleh 

perkebunan besar sampai dengan pengembangan infrastruktur dalam sebuah proses 

pembangunan daerah.  

 

1.3. Tujuan 

Tujuan dari kegiatan ini, yaitu : 

1. Tujuan Umum 

 Identifikasi data sosial budaya Masyarakat Adat di Kabupaten Keerom 

 Memperoleh gambaran tentang pola Pengelolaan Lahan  

 Identifikasi Kelembagaan adat dan sistem hukum adat 

 Memperoleh Gambaran sistem Organisasi Sosial-Ekonomi Pola dan potensi 

pemanfaatan lahan berdasarkan ruang kelola tradisional 

2. Tujuan Khusus 

 Dokumentasi Atribut adat 

Identifikasi dan inventarisir wilayah maupun ruang-ruang kelola adat serta 

norma-norma dan aturan adat yang berlaku diatasnya. 

 

1.4. Output: 

Hasil yang ingin dicapai dari kegiatan ini adalah:  

1. Profil masyarakat adat di Kabupaten Keerom 

2. Pola Ruang Kelola Tradisional masyarakat adat 

3. Sistem Kelembagaan adat di kabupaten di Kabupaten Keerom 

4. Organisasi Sosial dan Ekonomi masyarakat adat 

 

 



 
5 

1.5. Indikator 

yang menjadi indikator capai dari kegiatan ini adalah sebagai berikut : 

 Sketsa wilayah pengelolaan Masyarakat adat. 

 Bentuk Organisasi sosial dan kepemimpinan adat dalam pegelolaan wilayah adat 

 Aktifitas pengelolaan wilayah berdasarkan kearifan Lokal masyarakat 

 Hukum dan konflik dalam pengelolaan wilayah. 

 
 

1.6. Target Grup 

Kelompok sasaran dari kegiatan ini adalah seluruh masyarakat hukum adat lokal 

dikabupaten Keerom yang terdiri dari :  

 Tokoh adat yang terdiri dari Kepala suku 

 Lembaga/ Dewan Adat suku 

 Kelompok Perempuan 

 Kelompok Pemuda 

 Pemerintah daerah kabupaten Keerom 

 
 

1.7. Strategi dan Tahapan Pelaksanaan 

Dalam proses ini, beberapa tahapan yang direncanakan akan dilakukan adalah sebagai 

berikut :  

 Strategi  

Untuk dapat memperoleh hasil yang maksimal dalam penelitian ini, maka beberapa 

strategi yang digunakan adalah sebagai berikut :  

1. Studi Literatur 

2. Kordinasi dengan Pemerintah Setempat, Lembaga Agama dan Lembaga Adat 8 

suku 

3. Kunjungan Lapangan 

4. Pengumpulan data Primer (Obeservasi, Interview, FGD)  

5. Penulisan Laporan 

6. Workshop Hasil Penelitian 

 

 Tahapan Kegiatan 

1. Penyusunan dan Finalisasi ToR, Budget kegiatan. 

Sebagai Syarat adminstrasi dalam pelaksanaan kegiatan dan penyesuaian Bentuk 

kegiatan dengan capaian yang akan dihasilkan dalam periode program.  



 
6 

2. Sosialisasi Program Kerja Jerat Papua 

Hal ini dilakukan sebagai bentuk membangun kesepahaman dan sinergisitas 

Program Kerja berasama Stekholder di daerah.  

3. Pelaksanaan Kajian dan Penyusunan Laporan 

Kegiatan lapangan dilaksanakan selama 14 hari kerja, terhitung tanggal 15 – 30 

Agustus 2022 

 Kegiatan akan diawali dengan Melakukan kordinasi dengan pihak terkait, 

diantaranya Kesbangpol kabupaten, Badan Perencanaan Pembangunan 

Kabupaten Keerom, LMA/ Dewan Adat, Kepolisian, pemerintah distrik, 

kampung, Lembaga agama serta kelompok-kelompok suku diwilayah adat 

masing-masing.  

 Kunjungan lapangan pada lokasi sampel suku dan pengumpulan data 

menggunakan metode yang telah dipersiapkan. 

4. Penyusunan Laporan dan Percetakan 

5. Lokakarya hasil kajian 

6. Distribusi Hasil Penelitian 

 
 

1.8. Resiko dan Solusi 

Potensi resiko yang dapat mempengaruhi pelaksanaan penelitian ini dan cara untuk 

antisipasinya adalah sebagai berikut : 

No Resiko Solusi 

1 Keamanan Peneliti 

 Memastikan bahwa situasi dan kondisi pada lokasi 

kajian dalm keadaan baik dan aman sebelum kegiatan 

 Selalu berkordinasi dan melaporkan kondisi setiap 

saat. 

 Kordinasi dengan pihak keamanan diwilayah kegiatan 

 Membangun komunikasi yang baik dengan 

Masyarakat, Tokoh Adat dan Tokoh Agama serta 

pemerintahan setempat 

2 
Kondisi lapangan yang tidak 

sesuai dengan rencana 

Melakukan kordinasi dengan Penanggungjawab kegiatan 

untuk penyesuaian situasi dan kondisi lapangan 

 

 

 

 

 



 
7 

1.9. Waktu  

 Adapun waktu kegiatan adalah sebagai berikut :  

NO Aktifitas Juli Agustus September Ket 

1 2 3 4 1 2 3 4 1 2 3 4  

1 Persiapan Alat dan Bahan              

2 Kordinasi              

3 Sosialisasi Program Jerat 

Papua 

             

4 Pengumpulan data lapangan              

5 Penyusunan Laporan              

6 Lokakarya Hasil Kajian              

7 Finalisiasi laporan              

8 Cetak               

 

1.10. Komposisi Team 

Organisasi kerja dalam pelaksanaan kegiatan ini adalah sebagai berikut : 

Penanggung Jawab  : SE JERAT Papua 

Pelaksana   : Litbang Jerat Papua 

    : Bidang MPD 

    : Bagian Keuangan 

Team Peneliti   : Petrus Pit Supardi 

    : Rocky J. Warpur 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
8 

BAB II 

Gambaran Umum Kabupaten Keerom 

2.1. Letak, Luas dan Batas Wilayah 

Secara etimologi, kata Keerom berasal 2 suku kata, yaitu  Keer hom yang artinya 

“Kembali Pulang Ke Rumah” yang pertama kali diucapkan oleh  P. 

Frankenmolen OFM kepada masyarakat pengantarnya karena mereka tidak dapat 

menyebrangi Kali Paik dalam kondisi Banjir
1
. Dalam rekaman sejarah yang 

dilalui oleh tim expedisi pimpinan seorang Marine Belanda bernama C. Ruhl  

yang sedang melaksanakan tugas survey batas-batas wilayah antara Nieuw 

Guinea-Jerman sekitar tahun 1909 secara tidak sengaja banyak bertemu dengan 

orang-orang asli Keerom
2
.  

Kabupaten Keerom merupakan salah satu kabupaten di Provinsi Papua yang 

sebelum berdiri menjadi kabupaten merupakan bagian dari Kabupaten Jayapura. 

Keerom  sendiri  menjadi  daerah  autonomi  baru  berdasarkan  Undang-Undang  

No.26  Tahun  2002 dengan  nama  Kabupaten  Keerom  dan  lepas  dari  

Kabupaten  Induk  Jayapura  pada  Provinsi  Papua. Namun,  jauh  sebelum  

menjadi  daerah  autonomi  baru,  wilayah  Keerom sendiri telah  mengalami  

proses perkembangan  dan  fragmentasi  daripada  pemerintahan  lokal  menuju  

moden  yang  diwali  dengan  (a) pembentukan Kepala Pemerintahan Setempat 

                                                 
1
 TERMARJINALISASI KELAPA SAWIT Resistensi dan Coping Orang Workwana Papua, Bernardus Renwarin, 

Satya Wacaya University Press, 2017 : 85-86 
2 Hugo Warami; Identitas Orang Keerom : Prespektif Studi Etno Linguistik, 2014 : 401 



 
9 

(KPS) antara 1963-1974, (b) tahun 1974 wilayah Keerom terbagi  menjadi  empat  

kecamatan,  iaitu:    Web,  Senggi,  Waris,  dan  Arso,  (c)  pembentukan  wilayah 

Pembantu  Bupati tahun 1978,  dan  (d) tahun  1991  wilayah Pembantu  Bupati  

Keerom  dirubah  menjadi Badan  Koordinasi Pemerintahan  Wilayah  Keerom  

(Bakorpem)  yang  dipimpin oleh  Drs.  Billy Jamlean hingga menjadi daerah 

autonomi baru. Sampai dengan tahun 2021, Kabupaten Keerom telah 

memekarkan wilayah distrik menjadi 11 distrik, yaitu Distrik Web, Towe, Yaffi, 

Senggi, Kaisenar, Waris, Arso, Arso Timur, Arso Barat, Mannem, dan Skanto. 

Pada awal pembentukan Kabupaten Keerom hanya terdiri dari 5 distrik yaitu 

Distrik Arso, Skanto, Senggi, Web, dan Waris. Menempati wilayah seluas 9.365 

Km2, Kabupaten Keerom memiliki letak geografis yang berbatasan langsung 

dengan Negara Papua New Guinea (PNG) di sebelah timur. Sedangkan wilayah 

sebelah selatan berbatasan dengan Kabupaten Pegunungan Bintang, di sebelah 

utara berbatasan dengan Kota Jayapura, dan Kabupaten Jayapura di sebelah barat.  

Secara geografis kabupaten ini berada di antara 140°15’ - 141°0’ Bujur Timur 

dan 2°37’0” - 4°0’0” Lintang Selatan. Dengan ketinggian berkisar antara 0 

sampai 2.000 meter di atas permukaan laut (Mdpl). Wilayah Kabupaten Keerom 

merupakan lereng dengan kemiringan, lebih dari 40 persen. Sebagian besar 

wilayah yakni seluas 5.722,96 Km2 (61,11% dari total wilayah) berada pada 

ketinggian 400 – 1.500 Mdpl. Distrik Arso, Skanto, dan Arso Timur merupakan 

wilayah terendah dengan ketinggian di antara 0 sampai 1.000 Mdpl. Dari 

kesebelas distrik yang ada, Distrik Senggi yang berada di sisi barat daya 



 
10 

m

e

r

u

p

a

k

a

n

 

d

i

s

tarik yang memiliki wilayah terluas yaitu 2.538,00 Km2 atau 27,10 persen dari 

total luas wilayah Kabupaten Keerom. Sedangkan Mannem merupakan distrik 

dengan luas wilayah yang paling kecil seluas 160,36 Km2 atau hanya 1,71 

persen. Ibukota kabupaten yang berlokasi di Distrik Arso secara langsung 

berdampak terhadap kemudahan bagi wilayah yang terdapat di distrik ini untuk 

mengakses pusat pemerintahan. Wilayah berikutnya yang memiliki jarak relatif 

dekat dengan ibukota kabupaten adalah Distrik Arso atau sejauh 2,4 Km. 

Sedangkan distrik yang memiliki jarak terjauh dari ibukota kabupaten adalah 

Distrik Towe sejauh 185,4 Km sehingga akses tercepat hanya dapat ditempuh 

menggunakan transportasi udara. Berdasarkan jarak tempuh yang 

menghubungkan suatu distrik ke distrik lainnya, jarak terdekat menghubungkan 

antara Distrik Arso Timur dan Mannem yang berkisar 15,9 Km.  

 

Sedangkan Distrik Towe yang berada di ujung tenggara yang relatif masih 

terisolir dan sulitnya medan yang ditempuh menyebabkan akses dari kampung 

menuju ibu kota distrik harus ditempuh dengan berjalan kaki. Sebagian besar 

kampung di distrik ini harus berjalan beberapa kilometer untuk mencapai pusat 

pemerintahan.  

No Distrik Ibukota Luas (km²) Kampung 

1 Waris Pund 714,43 Ampas, Banda, Bompai, Kaffam, Kalimala, 

Pund, Sack, Yuwainda 

2 Arso Arso Kota 215,08 Arso Kota, Asyaman, Bagia, Biboisi, 



 
11 

Kwimi, Sawabuun, Sawanawa, Ubiyau, 

Workwana, Yamta, Yanama, Yuwanaim 

3 Senggi Senggi 2.538,00 Molof, Namla, Senggi, Usku, Waley, 

Woslay 

4 Web Umuraf 714,43 Dubu, Embi, Semografi, Tatakra, Umuraf, 

Yamraf Dua 

5 Skanto Jaifuri 1.504,65 Alang-alang Raya, Arsopura, Gudang 

Garam, Intaimelyan, Jaifuri, Naramben, 

Saefen Empat Dua, Skanto, Traimelyan, 

Walma, Wiantre, Wulukubun 

6 Arso 

Timur 

Yetti 340,48 Amyu, Kibay, Kikere, Kriku, Petewi, 

Sangke, Skofro, Suskun, Yetti 

7 Towe Towe Hitam 711,75 Bias, Jember, Lules, Milki, Niliti, Pris, 

Tefalma, Towe Atas, Towe Hitam 

8 Arso Barat Sanggaria 215,08 Baburia, Dukwia, Ifia-fia, Sanggaria, Warbo, 

Yammua, Yatu Raharja, Yowong 

9 Manem Wonorejo 160,36 Pyawi, Sawyatami, Uskwar, Wambes, 

Wembi, Wonorejo, Yamara 

10 Yaffi Yabanda 481,43 Akarinda, Amgotro, Fanenumbu, Jifanggry, 

Monggoafi, Yabanda, Yuruf 

11 Kaisenar Kaisenar 405,45 Kaisner, Kiamra, Liket, Onam, Tefanma 

Satu 

Sumber : Kerom dalam Angka 2021 

Bahkan, Kampung Towe Atas dan Towe Hitam untuk menuju pusat Distrik 

Towe, harus menempuh perjalanan yang lama dengan jalan kaki sehingga untuk 

mempercepat akses ke ibukota distrik maka masyarakat menggunakan pesawat. 

 

2.2. Kondisi Demografi 

Berdasarkan data penduduk Kabupaten Keerom tahun 2015, tercatat jumlah 

penduduk kabupaten Keerom mencapai 53.694 jiwa, yang terdiri atas 28.896 

orang penduduk laki-laki (53,82 persen) dan 24.798 orang penduduk 

perempuan (46,18 persen) yang tersebar dalam 13.026 rumah tangga.  

Distrik Arso Barat memiliki tingkat kepadatan tertinggi yaitu 47 orang 

orang/km
2
. Sedangkan yang terendah di Senggi dan Kaisenar yang hanya 1 

orang/km
2
. 

 

 

 

 

 

 



 
12 

Jumlah Kepadatan Penduduk berdasarkan distrik  

di kabupaten Keerom Tahun 2020 

No Distrik 
Penduduk (Jiwa) Persentase (%) Kepadatan penduduk per 

Km² 

1 Web 1.483 2,41 2 

2 Towe 896 1,45 1 

3 Yaffi 1.201 1,95 2 

4 Senggi 2.695 4,37 1 

5 kaisenar 350 0,57 1 

6 Waris 3.425 5,56 4 

7 Arso 15.190 24,65 11 

8 Arso Timur 3.163 5,13 9 

9 Arso Barat 11.823 19.19 55 

10 Skanto 17.000 27,59 11 

11 Manem 4.397 7,14 27 

  61.623 100,00 7 

Sumber : RPJMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025 

 

Laju pertambahan penduduk kabupaten Keerom per Tahun, Periode 2010 - 

2021 

Tahun Jumlah Penduduk 

2020 61.623 Jiwa 

2019 57.100 Jiwa 

2018 55.700 Jiwa 

2017 55.000 Jiwa 

2016 54. 100 Jiwa 

2015 53.600 Jiwa 

2014 53.000 Jiwa 

2013 51.700 Jiwa 

2012 50.600 Jiwa 

2011 49.800 Jiwa 

2010 49.000 Jiwa 

  
Sumber : Kabupaten Keerom dalam Angka 2020 

Tahun 2020 jumlah penduduk di Kabupaten Keerom sebesar 61.623 jiwa, 

dimana sebanyak 17.000 jiwa atau 27,59 persen berada di distrik skanto. 

Selanjutnya sekitar 15.190 atau 24,65 persen berada pada distrik arso. 

Sedangkan untuk distrik kaisenar hanya memiliki jumlah penduduk 

sebanyak 350 jiwa atau 0,57 persen. Sehingga konsentrasi pemerataan 

pembangunan, perlu memperhatikan kondisi faktual penyebaran penduduk. 

Namun jika mengamati jumlah kepadatan penduduk, maka 7 jiwa/km2 

secara keseluruhan di kabupaten keerom, tantangan penyebaran penduduk 



 
13 

antar distrik memiliki pola dan struktur penyebaran yang berberda. Oleh 

sebab itu, percepatan dan pemerataan pembangunan memerlukan inovasi 

pembangunan. 

 

2.3. Sarana Prasarana Umum 

Sarana dan prasaran merupakan hal yang penting dlaam proses 

pengembangan sebuah wilayah. Dengan adanya pemekaran kabupaten 

Keerom, maka peningkatan kualitas layanan pemerintah melalui 

pengembangan sarana prasarana menjadi prioritas.  

Berbagai bentuk sarana dan prasarana yang ada di kabupaten Keerom dapat 

dilihat pada penjelasan berikut: 

 

2.3.1. Pendidikan 

Dalam rangka pengingkatan kualitas sumber daya manusia di kabuaten 

Keerom, maka pembangunan sarana dan prasaran pendidikan menjadi 

penting dilakukan oleh pemerintah kabupaten. Berdasarkan data ststistik 

kabupaten Keerom Tahun 2020, Pembangunan pendidikan di Kabupaten 

Keerom secara umum dapat dikatakan memiliki capaian yang baik.  

No Distrik SD SMP 

Sekolah Guru Sekolah Guru 

1 Web 3 14 1 14 

2 Towe 6 25 1 7 

3 Yaffi 4 26 1 9 

4 Senggi 8 49 1 16 

5 Kaisenar 2 8 - - 

6 Waris 5 34 2 26 

7 Arso 10 127 3 52 

8 Arso Timur 9 48 2 20 

9 Arso Barat 9 98 2 52 

10 Mannem 5 56 1 20 

11 Skanto 13 149 2 43 

 Total 74 634 16 259 

Sumber : RPJMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025 

Secara total, APS Kabupaten Keerom tahun 2015 tertinggi berada pada 

kelompok usia SMP/Sederajat atatu usia 13-15 tahun yaitu sebesar 92,06 



 
14 

persen dan yang terendah adalah kelompok usia SMA/Sederajat atau 16-18 

tahun yaitu 80,90 persen. Harapan Lama Sekolah (HLS) penduduk 

perempuan Kabupaten Keerom adalah 11,59 tahun dan HLS laki-laki 

adalah 11,50 tahun. Tingkat pendidikan penduduk 15 tahun ke atas pada 

umumnya telah menyelesaikan jenjang pendidikan SMP atau jenjang di 

atasnya yaitu sebanyak 55,36 persen. Hal ini sejalan dengan gambaran 

rata-rata lama sekolah penduduk Kabupaten Keerom sebesar 6,85 tahun 

yang berarti penduduk Kabupaten Keerom pada umumnya belum 

menyelesaikan program wajib belajar 9 tahun atau jenjang SMP. 

2.3.2. Kesehatan 

Pada 2016 Kabupaten Keerom telah memiliki 10 Puskesmas dan 53 

Puskesmas Pembantu (Pustu). Selain itu, untuk memudahkan akses 

masyarakat terhadap pelayanan kesehatan, Kabupaten Keerom juga 

memiliki fasilitas puskesmas keliling berupa kendaraan roda 4 sebanyak 

16 unit.  

 

 
No 

   

D
is

tr
ik

 

R
um

ah
 S

ak
it 

Po
lik

lin
ik

 

Pu
sk

es
m

as
 

Pu
sk

em
as

 P
em

ba
nt

u 

 

po
sy

an
du

 

Po
lin

de
s 

A
p

o
ti

k
 

1 Web - - 1 3 6 - - 

2 Towe - - 1 2 10 - - 

3 Yaffi - - 1 1 7 - - 

4 Senggi - - 1 5 8 - - 

5 kaisenar - - 1 - - - - 

6 Waris - - 1 10 13 - - 

7 Arso 1 - 1 9 18 - 3 

8 Arso Timur - - 1 5 7 - - 

9 Arso Barat - - 1 5 10 - - 

10 Mannem - - 1 5 9 - 1 

11 Skanto - - 1 7 21 - 3 

TOTAL 1 0 11 52 109 0 7 

Sumber : RPJMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025 

Peningkatan derajat kesehatan juga diusahakan dengan penambahan 

jumlah tenaga kesehatan. Di Kabupaten Keerom, terdapat 23 dokter untuk 

melayani 53.694 penduduk. Sedangkan raasio ideal perawat adalah 



 
15 

terdapat 158 perawat untuk melayani 100.000 penduduk. Di Kabupaten 

Keerom terdapat 119 perawat untuk melayani 53.694 penduduk 

INDIKATOR 2016 2017 2018 2019 2020 

Rasio Dokter per satuan Penduduk per 

1000 penduduk 
0,79 0,73 0,57 0,54 0,45 

Rasio Tenaga Perawat per satuan 

penduduk per 1000 penduduk 

 
3,27 

 
3,74 

 
4,64 

 
4,06 

 
2,19 

Rasio tenaga bidan per satuan penduduk 

per 1000 penduduk 
2,11 2,33 2,35 1,82 1,23 

Sumber : RPJMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025 

2.4. Aksesibilitas 

Sarana transportas di Kabupaten Keerom cukup beragam. Sebagian wilayah 

telah dapat diakses melalui jalan darat. Namun beberapa daerah untuk 

mencapainya harus menggunakan speedboat/ perahu/ katingting (pereahu 

bermesin) bahkan menggunakan pesawat/helikopter. 

Pada umumnya kondisi jalan di Kabupaten Keerom dalam kondisi yang 

baik. Perbaikan yang telah dilaksanakan telah mengakibatkan meningkatnya 

kualitas jalan pada tahun 2016 dibandingkan tahun 2014. 

Berdasakan data, panjang jalan yang menjadi kewenangan Kabupaten 

Keerom pada tahun 2020 yaitu 673.731 km2. Namun hanya 283.107 km2 

yang dalam kondisi baik. Sedangkan sekitar 390.624 km2 masih perlu 

adanya optimalisasi ketersediaan jalan dalam kondisi baik dimasa yang akan 

datang. Selain akses menuju ibukota keerom, ibukota distrik, dan juga 

kampung. Ketersediaan jalan produksi penting untuk dikembangkan. Hal ini 

disebabkan pertanian secara umum, merupakan sektor potensial untuk 

dikembangkan di Kabupaten Keerom 

Capaian Kinerja Perumahan, dan Pertanahan  

Kabupaten Keerom Periode 2017-2020 

No Indikator 2017 2018 2019 2020 

1 Rasio rumah layak huni 14,00 14,30 14,70 12,00 

2 Rasio permukiman layak huni 90,00 90,00 90,00 90,00 

3 Cakupan ketersediaan rumah layak huni 270 267 274 222 

4 Cakupan layanan rumah layak huni yang 

terjangkau 

270 267 274 222 

5 Persentase pemukiman yang tertata 45,00 50,00 55,00 55,00 



 
16 

6 Persentase lingkungan pemukiman kumuh 5,50 5,00 5,00 5,00 

7 Persentase luasan permukiman kumuh di 

kawasan perkotaan 

77,1 77,1 77,1 77,1 

8 Proporsi rumah tangga kumuh perkotaan 11,15 11,15 11,15 11,15 

9 Cakupan Lingkungan Yang Sehat dan Aman yang 

didukung dengan PSU 

12,08 15,38 20,98 22,01 

Sumber : RPJMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025 

Sebagian besar kampung di Kabubpaten Keerom telah dapat diakses dengan 

kendaraan roda empat.  

Selain akses jalan yang sedang mengalami perbaikan, sarana telekomunikasi 

di Kabupaten Keerom masih mengalami keterbatasan di beberapa wilayah, 

khususnya daerah terpencil.  

Kantor pos sebagai salah satu sarana telekomunikasi hanya terdapat di 2 

distrik, yaitu kantor pos di Distrik Waris serta di Distrik Arso.  

Sampai sejauh ini, indeks desa membangun (IDM) menurut 

kecamatan/distrik Kabupaten Keerom dalam dua tahun terakhir masih masuk 

dalam kategori tertinggal. Secara keseluruhan 11 distrik di Kabupaten 

Keerom tidak ada yang masuk dalam kategori berkembang dan maju. Dari 11 

distrik, terdapat 7 distrik masuk dalam kategori tertinggal, kemudian 4 distrik 

lainnya bahkan masuk dalam kategori sangat tertinggal di antaranya adalah 

distrik kaisenar, towe, web dan yaffi. 

 

Indks Desa membangun Kabupate Keerom 

Periode 2019-2020 

No Distrik Jumlah Desa 
Indeks Desa Membangun (%) 

2019 2020 

1 Arso 12 Tertinggal Tertinggal 

2 Arso Barat 8 Tertinggal Tertinggal 

3 Arso Timur 9 Tertinggal Tertinggal 

4 Kaisenar 5 Sangat Tertinggal Sangat Tertinggal 

5 Mannem 7 Tertinggal Tertinggal 

6 Senggi 7 Tertinggal Tertinggal 

7 Skanto 12 Tertinggal Tertinggal 

8 Towe 10 Sangat Tertinggal Sangat Tertinggal 

9 Waris 8 Tertinggal Tertinggal 

10 Web 6 Sangat Tertinggal Sangat Tertinggal 

11 Yaffi 7 Sangat Tertinggal Sangat Tertinggal 



 
17 

KEEROM 91 Tertinggal Tertinggal 

Sumber : RPJMD Kabupaten Keerom tahun 2021 - 2025 

 

2.5. Kondisi Ekonomi 

Laju pertumbuhan ekonomi di Kabupaten Keerom selama kurun waktu tiga 

tahun terakhir secara umum mengalami trend menurun dengan rata-rata 

pertumbuhan satu digit. Sektor perdagangan, hotel, & restoran, serta sektor 

jasa-jasa masih menjadi penggerak utama tingginya laju pertumbuhan di 

Kabupaten Keerom.  

Dengan masuknya   program transmigrasi  di  Distrik  Arso  dan  Skanto  

pada  tahun  1983, disitulah  proses  transformasi  budaya  luar dengan 

penduduk lokal dan penduduk pendatang yang tinggal dan menetap di 

wilayah Distrik Arso dan Skanto.  Kedua-dua wilayah  ini  dulunya  didiami  

merupakan  penduduk  asli  (pribumi)  dan  sekarang berubah  menjadi  

masyarakat  heterogen.  Dengan  telah  berbaur  antara  penduduk  local  dan  

penduduk transmigrasi, maka secara tidak langsung memacu orang asli 

Keerom yang berada di dua buah wilayah ini  untuk  beradaptasi  serta  

mengikuti  gaya  hidup  yang  merupakan  inovasi  baru  tersebut.   

Kegiatan  yang  dilakukan  orang  asli  untuk  mendapatkan  penghasilan 

ialah melalui  keterlibatan sebagai buruh pada perkebunan kelapa sawit.  

Pada saat pertama kali dibuka, perusahaan ini banyak menyerap banyak 

tenaga  lokal  melalui  program  Program Inti  Rakyat (PIR). 

Beberap hal yang menyebabkan belum berkembangnya ekonomi masyarakat 

local yaitu dalam sistem ekonomi tradisional, orang asli Keerom belum 

menata  pola pembahagian kerja dan prioritikerja dalam aktiviti 

kehidupannya untuk   bertahan hidup dengan meraih peluang usaha yang 

lebih kreatif, tetapi tetap   dapat mempertahankan sistem nilai ekonomi 

tradisional dalam proses pembangunan.  

Hal berikutnya adalah masih rendahnya daya juang dalam sistem ekonomi   

tradisional untuk menciptakan   strategi   dan   sistem   produksi yang 

berkualiti dengan  tetap menjunjung tinggi  norma  dan  tradisi  ekonomi 

lokal.  

Mekanisme pasar belum  memberikan  ruang  dan  jaminan  bahwa  model  

sistem  ekonomi  tradisional  bagi  orang  Keerom dapat  berjalan  dengan  



 
18 

baik (sempurna)  tanpa  menciptakan  peluang  nilai rugi  bagi  pelaku  

ekonominya juga menjadi factor lain yang menghambat.  

Hal lain lagi yang menjadi factor penghambat adalah sistem   ekonomi  

tradisional   yang   berlaku   bagi   orang   Keerom   saat   ini   hanya   

mampu mendorong  terciptanya  kebutuhan  hidup  sementara,  tanpa  

didukung  oleh  sarana  pendukung  untuk bertahan dalam jangka  panjang.  

Akan  tetapi, efisiensi dalam  sistem ini  mendorong  orang  asli  Keerom 

memiliki semangat kerja (work holic) yang besar dalam aktivitas ekonomi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
19 

Bab 3 

Kerangka Teoritis dan Metodologi Penelitian 

A. Kerangka Teoritis 

Dalam Penelitian ini, digunakan pendekatan etnografi untuk dapat mengidentifikasi 

keberadaan suku-suku di wilayah adminitratif kabupaten Keerom. Spradley 

mengatakan bahwa Etnografi bermakna untuk membangun suatu pengertian yang 

sistematik mengenai semua kebudayaan manusia dari perspektif orang yang telah 

mempelajari kebudayaan itu (1997;12)
3
. Itu berarti bahwa etnografi dapat 

memberikan gambaran diversitas kebudayaan Papua dalam komunitas-komunitas adat 

di kabupaten Keerom. 

Etnografi berupaya untuk mendokumentasikan berbagai realitas alternative dan 

mendeskripsikan realitas itu  dalam batasan realitas itu sendiri. Dengan demikian 

dengan Etnografi kita bisa melestarikan kebudyaan Papua secara turun temurun. 

Adapun kerangka Etnografi yang digunakan dalam penelitian ini adalah : Lokasi, 

lingkungan alam dan demografi; Asal mula dan sejarah suku bangsa; Bahasa; Sistem 

Teknologi; Sistem Ekonomi; Organisasi Sosial; Sistem Pengetahuan; Kesenian; 

Sistem Religi; dan Perubahan Kebudayaan. 

Masyararakat adat menurut 

 

B. Kerangka Konseptual 

Pengertian masyarakat adat atau masyarakat hukum adat telah dikonstruksi sebagai 

salah satu subjek hukum yang mempunyai hak dan kewajiban, terutama setelah 

disebutkan secara eksplisit dalam pelbagai peraturan perundang-undangan dan 

keputusan pengadilan, khususnya Mahkamah Konstitusi
4
. 

Namun pelaksanaannya, status masyarakat adat sebagai subjek hokum masih  

mengalami kendala akibat adanya prasyarat hukum (conditionalities dalam pengakuan 

legal oleh Negara, yang dalam skema hukum hari ini dilaksanakan oleh Pemerintah 

Daerah melalui aturan daerah. Prasyarat ini memberatkan bagi komunitas-komunitas 

adat karena harus bertarung dalam proses politik legislasi daerah untuk pengakuan 

masyarakat adat, terutama bagi komunitas adat yang minoritas secara populasi dan 

politik. 

 

                                                 
3 (PDF) Analisis Data Kualitatif Model Spradley (Etnografi) (researchgate.net) 
4 Mengenal Masyarakat Adat | GEOTIMES 

https://www.researchgate.net/publication/323557072_Analisis_Data_Kualitatif_Model_Spradley_Etnografi
https://geotimes.id/opini/mengenal-masyarakat-adat/


 
20 

Konsep masyarakat adat atau masyarakat hukum adat telah dikembangkan oleh 

sarjana-sarjana hukum dan ilmu sosial sejak pada masa kolonial Belanda. 

Masyarakat adat sendiri adalah konsep untuk menunjuk komunitas-komunitas adat 

(adat rechtsgemeenschappen) yang merupakan bagian terbesar dari populasi Hindia 

Belanda pada masa itu
5
. 

Antropologi dan sosiologi sangat berkontribusi membangun konsep masyarakat adat. 

Dua bidang ilmu ini menjelaskan bahwa masyarakat adat atau masyarakat hukum adat 

(adat rechtsgemeenschappen) berakar dari pengertian komunitas (gemeinschaft) yang 

membedakannya dengan masyarakat dalam artian society (Gessellschaft)
6
. 

 

Ter Haar juga menyebutkan bahwa “tidak sekalipun dari mereka mempunyai pikiran 

akan memungkinkan pembubaran golongan itu. Golongan manusia tersebut 

mempunyai pula pengurus sendiri dan harta benda, milik keduniaan dan alam 

gaib.” Gemeinschaft dalam pengertian ini adalah konsep untuk membantu 

menjelaskan masyarakat adat (adat rechtsgemeenscappen) sebagai persekutuan-

persekutuan hukum yang berbasis pada adat. 

Selanjutnya, pengertian Persekutuan hukum oleh J.F. Holleman dimaknai sebagai unit 

sosial terorganisir dari masyarakat pribumi, yang mempunyai pengaturan khusus dan 

otonom atas kehidupan masyarakatnya karena dua faktor, yaitu; pertama, adanya 

representasi otoritas lokal (kepemimpinan adat) yang khusus, dan kedua, adanya 

kekayaan komunal, utamanya tanah, yang memungkinkan komunitas tersebut 

menjalankan pengaturannya, (Savitri dan Uliyah, 2014)
7
. 

 

C. Metodologi 

Untuk dapat mendeskripsikan tentang kelompok masyarakat yang ada di kabupaten 

Keerom, maka metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah  metode penelitian 

kualitatif dengan pendekatan Etnografi dan integrasi Sosial guna memahami 
                                                 
5 Mengenal Masyarakat Adat | GEOTIMES 
6
 Gemeinschaft sendiri diartikan sebagai komunitas alamiah yang tumbuh dari hubungan organis antara 
manusia dengan lingkungannya, yang mempunyai ikatan sukarela antar manusia dan kelompok. 
Sedangkan Gesellschaft adalah kelompok masyarakat artifisial yang terikat dengan kesadaran dan persamaan 
tujuan. Dalam pengertian hukum, Ter Haar menyebutkan bahwa Gemeinschaft tidak otomatis menjadi 
persekutuan hukum (rechtsgemeenschappen), jika belum memenuhi kriteria sebagai entitas hukum. 
Persekutuan hukum sendiri disebutkan sebagai “golongan-golongan yang mempunyai tata-susunan yang 
tetap dan kekal, dan orang yang segolongan itu masing-masing mengalami kehidupannya dalam golongan 
sebagai hal yang sewajarnya, hal menurut kodrat alam. “ 

7 Mengenal Masyarakat Adat | GEOTIMES 

https://geotimes.co.id/opini/desa-inklusif-bagi-masyarakat-adat/
https://geotimes.id/opini/mengenal-masyarakat-adat/
https://geotimes.id/opini/mengenal-masyarakat-adat/


 
21 

pandangan hidup dari sudut pandang penduduk asli terhadap kehidupannya (Spradley 

J.P. 1997; 3)
8
. 

Menurut Moleong (2017, hlm. 7) Metode penelitian kualitatif bermaksud untuk 

memahami fenomena mengenai apa yang dialami oleh subjek penelitian, misalnya 

perilaku, persepsi, motivasi, tindakan, secara holistik dengan cara deskripsi dalam 

bentuk kata-kata dan bahasa, pada suatu konteks khusus yang alamiah dengan 

memanfaatkan berbagai metode ilmiah. 

Menurut Kun Maryati dan Juju Suryawati (2014:140),  bahwa Integrasi sosial 

merupakan sebuah proses penyesuaian unsur-unsur yang berbeda di dalam 

masyarakat sehingga menjadi satu kesatuan. Unsur-unsur yang berbeda tersebut 

dapat meliputi perbedaan kedudukan sosial, ras, etnik, agama, bahasa, 

kebiasaan, sistem nilai, dan norma. 

 

Teknik Pengumpulan data 

Studi Literatur 

Teknik ini digunakan untuk memperoleh data sekunder, yaitu data tambahan melalui 

sumber-sumber tertulis. Sumber-sumber tertulis yang dimaksud berupa laporan-

laporan penelitian, arsip, dokumen pribadi, dokumen resmi, buku dan laporan ilmiah, 

terutama tentang masyarakat hukum adat di kabupaten Keerom, dengan tujuan untuk 

melengkapi data yang tidak diperoleh lewat teknik pengamatan dan wawancara 

dilapangan. 

 

Observasi 

Teknik ini digunakan untuk mengamati dan memahami gejala-gejala sosial budaya di 

dalam kehidupan masyarakat setempat. Dalam melakukan pengamatan peneliti 

menggunakan pedoman pengamatan yang disesuaikan dengan kebutuhan penelitian 

ini.  

 

Wawancara 

teknik ini digunakan untuk mewawancarai secara mendalam informan-informan yang 

dapat dipercayai (tokoh masyarakat, tokoh adat/agama, tokoh pemuda, tokoh wanita, 

pimpinan formal pemerintah dan informan kunci lainnya yang diperlukan di lapangan 

                                                 
8 (PDF) Analisis Data Kualitatif Model Spradley (Etnografi) (researchgate.net) 
 

https://www.researchgate.net/publication/323557072_Analisis_Data_Kualitatif_Model_Spradley_Etnografi


 
22 

untuk mendapatkan data / informasi yang dibutuhkan dalam penelitian ini. Dalam 

melakukan wawancara peneliti menggunakan pedoman wawancara yang telah 

disusun berdasarkan variable-variabel penelitian 

 

FGD (focus group discussion) 

Teknik ini merupakan diskusi dalam kelompok mengenai substansi dari penelitian ini. 

Dalam tahapan ini, setiap kelompok akan mendapatkan dokumen termasuk studi 

kasus untuk sama-sama berdiskusi dan melihat pandangan-pandangan solusi dari 

persoalan mengenai organisasi sosial ekonomi dan pengelolaan ruanh hidup 

masyarakat adat. 

 

Populasi dan Sampel 

Populasi dan sampel merupakan salah satu teknik yang digunakan untuk 

mengumpulkan data dalam ini. 

 

Populasi 

secara umum, populasi adalah keseluruhan objek/subjek yang dijadikan sumber data 

dalam suatu penelitian dengan kualitas dan karakteristik tertentu yang ditetapkan oleh 

peneliti untuk dipelajari dan ditarik kesimpulannya. Populasi dapat ditentukan dalam 

suatu tempat dan waktu penelitian. Kejelasan tempat dan waktu tersebut berhubungan 

dengan wilayah tempat dan waktu generalisasi. Wilayah tempat di sini ditetapkan oleh 

peneliti atas dasar pertimbangan bahwa di tempat tersebut terdapat masalah yang 

menjadi fokus dalam penelitian, sedangkan waktu penelitian menyesuaikan dengan 

keadaan (fleksibel). 

Populasi adalah jumlah keseluruhan dari satuan-satuan atau individu-individu yang 

karakteristiknya hendak diteliti. Dan satuan-satuan tersebut dinamakan unit analisis, 

dan dapat berupa orang-orang, institusi-institusi, benda-benda, dst. (Djarwanto, 1994: 

420) 

Dalam penelitian ini,  Populasi yang akan diambil adalah seluruh komunitas 

masyarakat adat local adat di wilayah kabupaten Keerom. 

Sampel 

Sampel adalah sebagian dari populasi yang karakteristiknya hendak diteliti” 

(Djarwanto, 1994:43). Menurut Suharsimi Arikunto (2006: 56) bahwa “Apabila 

subjeknya kurang dari 100, lebih baik diambil semua sehingga penelitiannya 



 
23 

merupakan penelitian populasi. Selanjutnya jika subjeknya lebih besar dari 100 dapat 

diambil antara 10 – 15% atau 20 – 25% atau lebih 

Teknik penentuan sampel pada penelitian ini adalah pusposive sampling atau . 

Penentuan sampel dalam penelitian ini adalah dengan menggunakan teknik 

purposive sampling atau teknik penentuan sampel penelitian yang ditetapkan 

berdasarkan karakteristik dan ciri-ciri tertentu sesuai dengan 

penelitian.  Menurut Notoatmodjo (2010) bahwa teknik purposive sampling 

dilakukan atas dasar pertimbangan dari peneliti terhadap populasi. 

Pertimbangan itu seperti sifat dan ciri dari populasi.  

Sesuia dengan penjelasan diatas, maka Responden yang akan terlibat dalam 

penelitian ini adalah Tokoh adat, Tokoh Pemuda, Tokoh Perempuan, aparat 

pemerintah dan tokoh agama yang berasal dari komunitas-komunitas 

masyarakat hokum adat local di 6 Distrik (Arso, Arso Timur, Arso Barat, Manem, 

Skanto dan Senggi) serta keterwakilan tokoh dari 5 distrik lainnya (Waris, Yaffi, 

Kesnar, Web, Towe) yang berada di Ibukota kabupaten Keerom. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
24 

Bab 4 

Eksistensi Masyarakat adat dalam pengelolaan wilayah dan Hukum adat  

di  Kabupaten Keerom 

 

Menurut Koentjaraningrat (1994) kebudayaan di Papua menunjukkan corak yang 

beraneka ragam yang disebut sebagai kebhinekaan masyarakat tardisioanal Papua. Dalam 

kepustakaan Antropologi, Papua di kenal sebagai masyarakat yang terdiri atas suku-suku 

bangsa dan suku-suku yang beraneka ragam kebudayaannya. Menurut Tim Peneliti 

Uncen (1991) telah di identifikasi adanya 44 suku bangsa yang masing-masing 

merupakan sebuah satuan masyarakat, kebudayaan dan bahasa yang berdiri sendiri. 

Sebagian besar dari 44 suku bangsa itu terpecah lagi menjadi 177 suku.  

Ciri-ciri yang mencolok dari Papua adalah keanekaragaman kebudayaannya, namun 

dibalik keanekaragaman tersebut terdapat kesamaan ciri-ciri kebudayaan mereka. 

Perbedaan-perbedaan kebudayaan yang terdapat dalam masyarakat Papua dapat dilihat 

perwujudannya dalam bahasa, sistem-sistem komunikasi, kehidupan ekonomi, 

keagamaan, ungkapan-ungkapan kesenian, struktur pollitik dan struktur sosial, serta 

sistem kekerabatan yang di punyai oleh masing-masing masyarkat tersebut sebagimana 

terwujud dalam kehidupan mereka sehari-hari. 

Secara Garis Besar, Kebudayaan suku-suku diwilayah kabupaten Keerom memiliki 

kesamaan, baik dari sisi Sejarah Persebaran, Bahasa, Mata Pencaharian, Teknologi, Pola 

Pemukiman dan istilah rumh adat, Kepercayaan dan pola kepemilikan Wilayah. 

Secara umum, unsur-unsur kebudyaaan masyarakat adat di kabupaten Keerom 

berdasarkan hasil penelitian ini adalah dapat dijelaskan sebagai berikut:  

a) Sejarah asal usul suku 

Sejarah erat kaitannya dengan suatu peristiwa atau kejadian yang terjadi di masa 

lampau dan masih dapat diceritakan oleh kelompok masyarakat adat yang ada.  

Sejarah asal usul erat kaitannya dengan penciptaan dan penguasaan atas wilayah adat 

yang ada saat ini tetapi juga sebagai standar kedudukan sosial ketokohan dalam 

struktur adat setempat.  

 

b) Bahasa 

Bahasa merupakan suatu struktur kata atau simbol yang dipakai pada daerah tertentu 

melalui kesepakatan bersama, yang nantinya simbol tersebut digunakan bersama 

dalam kehidupan sehari-hari. 



 
25 

Bahasa merupakan unsur kebudayaan yang sangat penting. Sebab, pembangunan 

tradisi kebudayaan, pemahaman fenomena sosial, dan pewarisan budaya pada 

generasi selanjutnya bergantung kepada bahasa. Bahasa sendiri terbagi ke dalam 

beberapa jenis, yakni lisan, tulisan, dan gerakan atau isyarat.  

Sebagai Identitas Suatu Suku/ Bangsa Bahasa juga dapat berfungsi sebagai identitas 

suatu suku/ bangsa karena keunikannya. Setiap suku/ bangsa tentunya memiliki 

bahasa yang berbeda-beda, hal ini menjadi identitas dan keunikan tersendiri bagi 

suatu suku/ bangsa. 

 

Berdasarkan hasil penelitian ahli-ahli bahasa yang bekerja di Papua dibawah 

organisasi Summer Institute for Linguistics (Silzer 1986)
9
 bahwa, bahasa-bahasa  di 

kabupaten Keerom termasuk dalam rumpun bahasa Non Austronesia pada phylum 

Trans New Guine, Sko Phylum dan Geelvink Bay Phylum serta beberapa bahasa 

yang masuk dalam klasifikasi Bahasa Papua yang tidak diketahui
10

 

No Keluarga bahasa Suku 

1 Trans New Guine 

Phylum 

Kemberano, Awyi, Taikat, Waris, Manem, 

Senggi, Waina, Dera, Dubu, Towei, Emumu, 

Yafi, Morwab, Molof, Usku, Tofamna, 

                                                 
9 Dalam Etnografi Papua Seri 1 
10 Dalam Etnografi Papua Seri 1 



 
26 

2 Sko Phylum Sengke, Manem 

3 Geelvink Bay Phylum Tefaro 

4 Bahasa Papua yang 

tidak diketahui 

Murkim,  Kembra, Yetfa, 

 

Jika ditelusuri dari bahasa local yang diujar oleh orang keerom, maka penggunaan 

bahasa oleh suku-suku di keerom berdasarkan pengakuan para responden adalah 

sebagai berikut :  

 

No Bahasa Kelompok Pengguna Keterangan 

1 Emem Kampung Moab, Embi, 

Yambrab, Semografi, Tatakwa 

dan sebagian kampong di 

distrik Towe. 

Towe Atas, Yember 

2 Dra Amggotro, Akirenda di distrik 

Yaffi 

Sebagian besar 

kelompok ini berada di 

wilayah PNG 

3 Yetfa Kampung Terfones, Lules, 

Pris, Bias, Towe Atas, Towe 

Hitam, Yember, Tefalma, 

Militi, Kiambra, dan Kampung 

Niliti. 

Sebagian besar 

kelompok ini berada di 

wilayah PNG 

4 Tefanma Kampung Tefalma 2 distrik 

Towed an Tefalma 1 distrik 

Kesnar dan sebagian di Distrik 

Senggi 

 

5 Onee Kampung Dubu, distrik Web  

6 Murkim Kampung Milki distrik Towe  

7 Insine Kampung Niliti, distrik Towe Bahasa ini juga 

digunakan pada distrik 

kesnar kabupaten 

Keerom tetapi juga pada 

distrik Batom dan Distrik 

Bias, pegunungan 

bintang oleh orang-orang 

towe yang tinggal di 

sana. 

8 Nunuwei (Towe) Towe atas, Sebagian Towe 

Hitam dan kampong Yember 

distrik Towe 

 

9 Tebi Dubu Selain bahasa Tebi, 

mereka juga 

menggunakan bahasa 

emem  

10 Rane Liket distrik Kesnar  

11 Kiambra Kiambra distri Kesnar  

12 Taigat Workwana, Kwimi, Arso,  



 
27 

Wambes, Suskun 

13 Abrap Kampung Sawanawa  

14 Manem Pyawi, Wembi, Kibay, Kriku, 

Yetty, uskwar, kibay 

 

15 Menangki Skofro Sebagian Besar pengujar 

bahasa Mnangki berada 

wilayah PNG 

16 Hofi Kampug Amyu dan Sangke Sebagian Besar pengujar 

bahasa Hofi berada 

wilayah PNG 

17 Beyaboa Ubiyau, Skanto,   

18 Find Senggi, Warlef, Woslay  

19 Molof Molof  

20 Usku Usku  

21 Elseng Gudang Garam, distrik skanto Sebagian Besar berada di 

wilayah distrik yapsi dan 

Distrik Namblong 

22 Walsa Pund, Kalifam, Banda, Paw, 

Mo 

 

23 Fermanggen Ampas, Kalimo  

24 Usku Kampung Usku, Woslay  

25 Yabanda Yabanda  

 

c) Pola Perkampungan Mata Pencaharian 

Pola pemukiman menunjukkan tempat bermukim manusia dan bertempat tinggal 

menetap dan melakukan kegiatan atau pun aktivitas sehari-harinya. Permukiman 

dapat diartikan sebagai suatu tempat ruang atau suatu daerah dimana penduduk 

terkonsentrasi dan hidup bersama menggunakan lingkungan setempat, untuk 

mempertahankan, melangsungkan, dan mengembangkan hidupnya. Pola pemukiman 

merupakan sifat persebaran, dan lebih banyak berkaitan dengan akibat faktor-faktor 

ekonomi, sejarah dan faktor budaya.  

Sistem matapencaharian hidup akan sangat erat kaitanta dengan pemilihan lokasi 

tempat tinggal dan pola pemikiman pada masyarakat tradisional. Hal tersebut 

dimaksudkan agar lebih memperpendek jarak pengelolaan tepai juga sebagai bentuk 

pengawasan terhadap wilayah adat.  Menurut Koentjaraningrat (1985:7), bahwa 

“Sistem mata pencaharian hidup terdiri dari: (1). Berburu dan meramu, (2). 

Perikanan, (3). Bercocok tanam di ladang, (4). Bercocok tanam menetap, (5). 

Peternakan, (6). Perdagangan. Proses adaptasi budaya dari setiap suku bangsa 

tradisional dalam lingkungan tempat tinggal dan tempat mencari, tidak terbatas pada  

hanya satu bentuk sistem mata pencaharian saja, seperti berburu atau meramu saja. 

Namun pada umumnya beberapa sistem mata pencaharian dapat dilakukan bersama-



 
28 

sama di mana terdapat salah satu unsur yang dominan. Demikian dalam ilmu 

Antropologi ketiga sistem mata pencaharian, yaitu berburu, meramu dan menangkap 

ikan, sering juga disebut dengan satu sebutan, yaitu; “ekonomi pengumpulan 

pangan” atau “Food Gathering Economics”.
 11

  

Mientje De Roembiak (1993;1)
12

 membagi kebudayaan di Papua dalam 11 kategori 

daerah kebudayaan berdasarkan lingkungan ekologisnya, penduduk asli keerom 

merupakan bagian dari Kebudayaan Penduduk di daerah Hutan Dataran Rendah 

(disekitar danau Sentani sampai wilayah pesisir pantai menuju ke perbatasan 

Negara PNG).  

Penduduk local Keerom membangun pemukiman serta pola matapencaharian hidup 

mereka berdasarkan wilayah-wilayah mencari yang tersebar di daerah dataran rendah 

sebelah timur sampai berabatasan dengan sungai Mamberamo di bagian selatan 

wilayah kabupaten Keerom. 

Pola pemukiman suku-suku diwilayak keerom dibangun secara tersebar berdasarkan 

wilayah makan pada masing-masing kelompok marga yang ada. Setiap kelompok 

kampong terdiri dari beberapa marga dan keluarga luas sebagai oraganisasi kerja 

maupun kekutan perang tradisional mereka.  

Sesuai dengan topgrafi wilayah mereka, maka aktivitas mata pencarian mereka yang 

dominan adalah Meramu dan berburu. Sebagian masyarakat juga melakukan 

pembudidayaan tanaman sagu serta beternak beberapa jenis binatang.  

Kehidupan  ekonomi  penduduk  asli  Keerom  bersifat  subsistem,  yakni  setiap  

usaha  yang  dilakukan hanya   untuk   memenuhi   kebutuhan   hidupnya.   Secara   

umum   mereka   tidak   mengetahui   cara memproduksi  hasil  dalam  jumlah  yang  

besar  dan  dijadikan  barang  pasar,  sehingga  secara  tidak langsung  walaupun  hasil  

kebun  berlimpah  namun  dalam  segi  ekonomi  orang  asli Keerom,  belum mampu  

mendongkrak  kesejahteraannya. 

                                                 
11

 (Koentjaraningrat, 1990:11) Masyarakat pemburu dan peramu menurut para ahli Antropologi, dianggap 

cukup tua di bumi ini. “Berburu dan meramu merupakan suatu sistem mata pencaharian hidup yang sejak 

akhir abad ke-19 mulai menghilang dari muka bumi, pada hal untuk waktu lebih dari 1.990.000 tahun 

lamanya, ialah sejak masa terjadinya manusia kira-kira baru 10.000 tahun yang lalu pada masa timbulnya 

pertanian pada paling sedikit delapan tempat di muka bumi, berburu dan meramu itu merupakan satu-

satunya sistem mata pencaharian hidup manusia”. 
12 Etnografi Papua Seri 1 



 
29 

Penduduk  kampong - kampung  pada  umumnya  hidup  dari  meramu  sagu,  

berladang, berburu  dan kadang-kadang mencari  ikan  dan  udang  di  sungai  

terdekat.  Pekerjaan  orang  Keerom yaitu meramu  sagu  dan berburu. 

Jenis  tanaman  yang  ditanam  diantaranya;  Ubi-ubian,  Pepaya, Mangga,  Rambutan    

Jagung ,  Nenas   Kacang  tanah    serta  tanaman  sayur – sayuran, Keladi,   

Kasbi/singkong, Pisang, Sagu,  Buah merah, Pinang, Kelapa, Matoa  Kakao dan Tebu.  

Berburu umumnya dilakukan pria di wilayah klen mereka masing-masing. Binatang  

yang diburu adalah  Babi  hutan,  Kanguru,  Kuskus,  Rusa,  Soa-soa,  Tikus  tanah    

dan  Kasuari    serta   jenis-jenis   burung   seperti   Kakaktua   putih,   Nuri  dan lain 

sebagainya.  

Alat  yang  digunakan  penduduk lokal  adalah  dengan menggunakan  busur,  panah,  

tombak,  dan  parang. Selain  itu,  untuk  mempermudah  menemukan  binatang  yang 

diburu,  biasanya  menggunakan  anjing yang  sudah  dilatih  secara  khusus.  Ada 

juga teknik  perburu  lain  yang  dipakai  yaitu  digunakannya  jerat atau  perangkap  

yang  dipasang  di  tempat-tempat  tertentu  yang  diyakini  sebagai  tempat jalan  

binatang buruan.   

Hasil  buruan  biasanya  dikonsumsi  bersama  keluarga  inti  masing-masing.  Dan  

apabila  ada kelebihan hasil buruan dibagikan pula kepada kaum kerabat yang masih 

tergabung dalam satu klen. 

Selain berburu dan berkebun, orang asli keerom juga melakukan penangkapan ikan.  

Jenis-jenis  ikan  hasil  tangkapan di antaranyaikan  Mujaer,  Udang    Sepat, Lele,  

Gurami,  Gabus, Sembilan,   Tawes dan  buaya.    

 

d) Sistem Kepercayaan 

Bagi banyak orang, memiliki keyakinan bahwa sistem kepercayaan merupakan pegangan 

hidup yang bisa menuntun mereka kearah yang lebih baik. Demikian halnya dengan 

orang asli di kabupaten Keerom. Sebelam masuknya Agama formal kewilayah, 

masyarakat adat telah memiliki agama-agama suku yang tetap hidup namun tidak lagi 

dipraktekan saat ini.  

Selain masuknya agama formal, pada beberapa lokasi yang dijadikan sebagai tempat 

sacral terutama dalam upacara keagamaan telah berubah fungsi menjadi lokasi 

pemukiman penduduk dalam program transmigrasi.  

 

e) Kepemimpinan adat 



 
30 

Orang Keerom menganut type kepemimpina Kepala klan dengan penyebutan 

istilah pemimpin berdasarkan masing-masing bahasa mereka. Bentuk kepemimpinan 

ini berasal dari keturunan tertua pada masing-masing marga, tetapi juga terdapat 

pemimpin kampong adat masing-masing komunitas berdasarkan wilayah “makan/ 

mencari ” kelompok-kelompk dalam suku yang ada.  

Saat ini, struktur kelembagaan adat local mulai terbentuk secara sistematis 

dengan tugas dan fungsi yang jelas antara ketua Marga, Ketua Keret, ketua suku serta 

ketua kelompok-kelompok masyarakat yang berafiliasi dalam Lembaga Masyarakat 

adat (LMA) Maupun Dewan Persekutuan Masyarakat adat (DPMA) ataupun Dewan 

Adat Kabupaten.  

Bentuk-bentuk “kepemimpinan baru” yang mucul dari hasil penelitian di 

Keerom, yaitu: 

1. “Diplomat”Kampung/ Lokal  

Sifat dari pemimpin ini adalah kemampuan berdiplomasi dan memberikan solusi 

dalam sebuah persoalan yang terjadi. Pada dasarnya semua orang bisa berbicara 

dimana saja dan kapan saja, namun esensi dari berbicara adalah mengetahui dan 

mengerti terhadap hal apa yang dibicarakan pada konteks tersebut, dan bisa 

mendatangkan sesuatu yang baik. Orang yang berbicara panjang lebar tetapi tidak 

mengerti dan tidak menangkap inti persoalan akan mendapat tantangan dari 

Masyarakat . Oleh karena itu, tokoh yang bisa memecahkan suatu persoalan sebesar 

apapun bukan hanya sekali saja, melainkan berulangkali dan dalam pembicaraannya 

akan menunjukkan  perbedaan daripada pembicara yang lainnya secara netral. 

Dalam organisasi kemasyarakatan secara tradisional, tokoh-tokoh ini biasa berasal 

dari kaum intelektual di kampung, tokoh gereja, tokoh pemuda yang memiliki 

banyak pengalan akibat kontak dengan dunia luar.  

 

2. Kaum Intelektual atau “Amber”  

Bentuk kepemimpinan ini lebih terbentuk mulai dari dalam kelompoknya, 

kemudian tersosialisasikan luas dan mendapat dukungan dari kelompk-kelompok 

lain diluar kelompoknya. Pada dasarnya, kedudukan ini akan dimiliki ketika 

seseorang menunjukkan kemampuannya dengan kerja keras dalam mengerjakan 

suatu bidang pekerjaan yang ditekuninya. Dan pekerjaan sebesar apapun dapat 

dikerjakan dalam kurung waktu  singkat dan hasilnya akan berbeda dengan orang 

lain atau lebih unggul ketimbang yang lainnya.  



 
31 

Yang tersmauk dalam tipe ini pada Masyarakat  suku-suku di kabupaten Keerom 

adalah kelompok-kelompok yang memiliki tingkat pendidikan tinggi, jabatan 

dalam pekerjaan yang “layak” baik didalam maupun diluar kampong atau wilayah 

adat mereka, atau juga tokoh-tokoh pemerintahan, baik dari tingkatan dalam 

pemerintahan formal serta para kader-kader dalam partai politik ditingkat 

kampong. 

Dengan kata lain, ia memang unik dari yang lainnya. misalnya Guru, Tenaga 

Medis, Pengusaha, TNI/ Polri, dll 

 

3. Dukun/ sifat Kepemimpinan karena Karunia 

Status  ini biasa diberkian kepada anggota Masyarakat  yang dinilai memiliki 

kemampuan supranatural, baik dalam berkomunikasi dengan para leluhur maupun 

kempuan penyembuhan berbagai jenis penyakit yang dialami oleh Masyarakat . 

Untuk memperoleh kempuan tersebut, maka seorang  dukun akan melalui proses 

untuk dapat melakukan aktivitasnya sesuai karunia yang diperolehnya. 

 

f) Organisasi sosial dan Kekerabatan 

Kekerabatan merupakan unit-unit sosial dalam masyarakat yang memiliki hubungan 

darah atau hubungan yang terbentuk dari hasil perkawinan.  

Terdapat lebih kurang 6 unsur dalam membentuk kelompok-kelompok kekerabatan, 

yaitu:  

 Terdapat Sistem norma-norma yang mengatut tingkah laku warga kelompok,  

 Memiliki Rasa kepribadian kelompok yang disadari semua warganya 

 Terbangunya Interaksi yang intensif antarwarga kelompok 

 Terdapat Sistem hak dan kewajiban yang mengatur interaksi antarwarga kelompok 

 Memiliki Pemimpin yang mengatur kegiatan-kegiatan kelompok 

 Terdapat Sistem hak dan kewajiban terhadap harta produktif, harta kosumtif, atau 

harta pusaka tertentu.  

Dengan demikian hubungan kekerabatan merupakan unsur pengikat bagi suatu 

kelompok kekerabatan . (Koentjaraningrat: 1998:43). Bentuk-bentuk hubungan yang 

mengatur relasi atara para warga itu bersumber pada hubungan kekerabatan dan 

diwujudkan dalam sistem istilah kekerabatan maupun prinsip pewarisan keturunan. 

Pemahaman terhadap sistem istilah kekerabatan suatu kelompok etnis tertentu penting 

sebab istilah-istilah itu mensyaratkan hak dan kewajiban yang harus diperankan oleh 



 
32 

masing-masing anggota kerabat terhadap anggota kerabat lain. Hak dan kewajiban itu 

merupakan unsur pengikat yang menyatukan para warga kedalam suatu kesatuan sosial.  

Orang keerom menggunakan garis keturunan Patrilineal dalam melakukan penelusuran 

kekerabatan serta hak-hak yang melekat didalamnya. Bentuk-bentuk kekerabatan orang 

keerom pada prinsipnya sama dengan suku-suku di Papua Lainya, dimana mereka tinggal 

dalam lingkungan Patrilokal dalam kelompok-kelompok keluarga Luas, dilingkungan 

komunitas mereka berdasarkan Keret, bahkan beberapa kelompok juga mengenal Moety 

dalam fungsi-fungsi sosial tertentu dan terutama dalam perlindungan harta warisan 

maupun perkawinan.  

Bentuk-bentuk kelompok kekerabatan Orang Keerom adalah sebagai beikut :  

 Kelompk Kekerabatan Berorientasi Reproduksi 

Nuclear family (Keluarga inti/ Rumah tangga) 

 Kelompk Kekerabatan Berorientasi Ekonomi 

Extended Familly (Keluarga luas) 

 Kelompok Kekerabatan Berorientasi Wilayah 

Marga, Keret/ sub suku, clan kecil, Kampung 

Koentjaraningrat membatasi istilah klen kecil sebagai kelompok kekerabatan 

yang terdiri dari segabungan kelompok keluarga luas yang merasakan diri berasal dari 

seorang nenek moyang yang terkait melalui garis patrilineal atau matrilineal. Jumlah  

anggota klen kecil berkisar antara 50 sampai 70 orang atau lebih. Biasanya mereka 

masih saling kenal, saling gaul dan mengetahui hubungan kekerabatan di antara 

mereka. Biasanya mereka masih tinggal dalam satu pemukiman atau kampung.  

Fungsi klen kecil, antara lain sebagai berikut: 

1. Memelihara sekumpulan harta pusaka atau memegang hak ulayat atau hak milik 

komunal atas harta produktif, biasanya tanah dengan segala yang ada pada tanah 

itu. 

2. Melakukan usaha produktif dalam bidang ekonomi sebagai suatu kesatuan 

3. Melakukan berbagai aktifitas gotong-royong sebagai suatu kesatuan  

4. Memelihara perkawinan dengan memelihara adat eksogami. (Koentjaraningrat, 

1977, hal.119-120). 

 Kelompok Kekerabatan berorientasi Sosial Budaya 



 
33 

Dalam kehidupan sosial budaya masyarakat hukum adat di kabupaten Keerom, suku 

merupakan kelompok keturunan yang memiliki fungsi sosial budaya dan religi, 

seperti upacar-upacara adat, festival kebudayaan, politik identitas dan hal-hal lain 

yang bersifat mengikat anggota kelompoknya. 

Pengertian Suku berdasarkan Ilmu Antropologi adalah sebuah kelompok keturunan 

berdasarkan garis keturunan laki-laki yang masih dapat ditelusuri. beberapa kriteria 

yang mendasar dari sebuak kelompok yang disebut Suku adalah sebagai berikut:  

 Kelompok Kekerabatan Patrilineal atau matrilineal yang masih dapat ditelusuri 

 Anggota kelompoknya tersebar pada beberapa lokasi yang menjadi milik bersama 

 Memiliki satu bahasa sebagi alat komunikasi kelompok 

 Pengakuan orang luar ; Yang dimaksudkan disini adalah  Kelompok lain yang 

berada paling dekat dengan tempat tinggal kelompok tersebut atau yang sering 

bertemu dalam hal ini pada saat peperangan, sehingga mereka (orang luar) 

menganggap bahwa mereka merupakan satu kelompok dan hal ini kemudian 

dirasa dan diakui serta dipergunakan oleh mereka 

 Anggota kelompoknya sangat besar sehingga sangat sulit untuk saling mengenal. 

 

g) Perkawinan 

Orang Keerom pada umumnya melakukan perkawinan extended fammiy dengan cara 

kawin tukar, namun saat ini masyarakat sudah menggunakan uang sebagai maskawin dan 

juga melakukan penyesuaian maskawin dengan kelompok-kelompok suku papua lainnya 

sesuai permintaannya. 

 

h) Kelompok Kepentingan (Interest Grup) 

Dinamika Masyarakat  dan kebudayaan menghantarkan manusia kepada 

fenomena sosial yang khas, yaitu konflik, perubahan sosial, dan pola perilaku yang 

terbentuk oleh karenanya. Pembedaan secara struktur (structural differentiation) muncul 

sebagai akibat dari tidak meratanya akses ekonomi dan politik, sehingga menyebabkan 

kesenjangan sosial. Ketidaksamaan kesempatan (inequality) merupakan keadaan 

Masyarakat  yang berpotensi besar untuk menciptakan konflik.  

Dalam proses Penelitian yang dilakukan pada tahap ini, terlihat berbagai 

kelompok kepentingan yang “bermain” untuk kepentingan politik ekonomi mereka, 

sebagai dampak dari proses pembangunan yang mengakibatkan meluasnya kepentingan 



 
34 

ekonomi pada berbagai dimensi kehidupan Masyarakat Penduduk Lokal di Kabupaten 

Keerom.  

Terjadinya “konflik” dipicu karena adanya perbedaan sudut pandang dan kepentingan 

baik dalam aspek politik, sosial budaya maupun ekonomi individu-individu berdasarkan 

kelompok-kelompok kepentingan dalam masyarakat.  

a. Kelompok Intelektual birokrasi (Birokrat) 

Kelompok ini berada pada pemerintahan secara struktural, misalnya Pimpinan 

Pemerintahan ditingkat Kabupaten maupun distrik Skanto, Kepala Kampung, 

TNI/Polri/ Tenaga Kesehatan, Guru, PNS lainya yang berasal suku-suku di keerom. 

Selain itu juga Lembaga keagamaan yang ada diwilayah ini, terutama Gereja.  

Kelompok Ini menjadi para elit dilingkungan Masyarakat  yang akan memberikan 

berbagai pertimbangan politis ekonomi dan hukum berdasarkan pengetahuan dan 

kepentingan diri maupun kelompoknya.  

Kelompok ini juga sebagai manisfestasi kebutuhan Masyarakat  yang telah 

memberikan banyak perhatian langsung kepada Masyarakat  lewat program dan 

kerja-kerja secara nyata untuk pemenuhan tugas dan tanggungjawab dalam birokrasi.  

b. Komunitas/ Masyarakat  

Masyarakat yang dimaksudkan disini adalah individu-individu dalam Keluarga/ 

Rumah Tangga yang lebih banyak menghabiskan waktu mereka untuk tinggal dan 

beraktivitas di lingkungan kampung. Kelompok ini merupakan kelompk penerima 

manfaat dan dampak dari setiap kepentingan yang masuk. Kelompok ini bukan tidak 

memikirkan manfaat, namun lebih mendengar dan menerima hasil yang 

disosialisasikan oleh kelompok elit yang ada.  

c. Kelompok Politik Praktis (Praktisi Lokal) 

Kelompok ini selalu datang dengan kepentingan politik ekonomi mereka. Actor-aktor 

dalam kelompok ini menggunakan jaringan kerjanya untuk mempengaruhi berbagai 

keputusan-keputusan dalam Masyarakat. 

“Penolakan” terhadap proses pembangunan yang akan dilakukan, merupakan bagian 

yang ditemui team dalam proses penelitian dan pendekatan terhadap Masyarakat. 

Dalam prakteknya, actor-aktor dalam kelompok ini mempraktekan politik praktis 

baik untuk kepentingan kelompoknya Maupun kepentingan pribadi. Yang termasuk 

dalam kelompok ini, seperti Kader-kader partai politik, kelompok lembaga adat 

formal, karyawan swasta, tetapi juga kelompok TPN/OPM atau KNPB yang 

kesemuanya berasal dari suku Orang asli di wilayah tersebut. 



 
35 

d. Kelompok Kapitalis local 

Kelompok ini merupakan individu-individu yang memiliki jaringan pengelolaan 

sumber daya alam local dengan pihak luar. Kelompok ini memiliki pengaruh dalam 

membangun kemitraan dengan berbagai lembaga ekonomi, baik individu maupun 

badan usaha disekitar wilayah kampong dan distrik. 

Karakteristik budaya orang asli keerom adalah Penguasaan dan pemanfaatan lahan 

serta sumber daya alam secara komunal berbasis wilayah adat, sehingga seluruh 

aspek ekonomi masyarakat bersifat ekonomi komunal dan non profit. Dalam 

perkembangannya, pengelolaan ekonomi kapitaslis lebih memberikan manfaat yang 

nyata dalam perubahan kehidupan masyarakat. Oleh karenanya beberapa orang 

dalam masyarakat membangun ekonomi kapitalis dngan memanfaatkan pihak ketiga 

dalam pengembangannya.  

 

i) Wilayah adat 

Secara Harafiah, Wilayah dapat diartikan sebagai ruang atau kesatuan geografis 

beserta segenap unsur terkait padanya yang batas dan sistemnya ditentukan berdasarkan 

aspek administratif dan atau aspek fungsional.  

Dari aspek pembentukannya, masyarakat adat menilai bahwa sebuah Wilayah adat 

merupakan Ruang Siklus Hidup masyarakat adat pada masa lalu, kini dan Nanti, untuk 

pemenuhan kebutuhan hidup mereka, maka penghargaan dan perlindungan yang 

diberikan dalam bentuk pengelolaan dan pemanfaatan untuk pemenuhan dan 

keberlanjutan hidup masyarakat adat menjadi hal yang pokok dan sangat penting.  Oleh 

karena itu, maka pemutusan hubungan mereka dengan tanah adat secara tidak langsung 

telah memutuskan akses hidup dan keberlanjutan generasi mereka. Dengan demikian 

maka perlu adanya pengahargaan yang tinggi atas nama kemanusiaan dari setiap pihak.  

Secara umum, masyarakat adat memandang Tanah sebagai Perempuan yang selalu 

memberikan penghidupan bagi keberlanjutan hidup mereka dari generasi ke generasi. 

Tanah memberikan berbagai dukungan dan perlindungan terhadap kehidupan regenerasi 

masyarakat adat. Tanah juga terkadang dapat dianalogiskan sebagai Kekuasaan, kekuatan 

dan kesejahteraan. Tanpa Tanah (Wilayah; sumber daya ekonomi), seseorang (Pemimpin) 

tidak memiliki kekuatan untuk memberi kesejahteraan kepada anggota kelompoknya. 

Di lingkungan masyarakat hokum adat di kabupaten Keerom, bahwa kepemilikan 

tanah mereka adalah sebagai berikut: 

 



 
36 

 Tanah ulayat merupakan ruang hidup dan penghidupan;  

 Tanah dikuasi secara bersama-sama dalam masing-masing marga yang ada 

 Tanah ulayat tidak boleh dimiliki oleh masyarakat di luar kesatuan masyarakat 

hukum adat dengan hak milik, tetapi hanya hak pakai;  

 Orang luar boleh menggunakan tanah dalam suatu wilayah masyarakat hukum adat, 

bila ia pergi, tanah tetap dikembalikan kepada masyarakat adat, selanjutnya oleh 

pemimpin masyarakat hukum adat diatur lagi peruntukannya kepada anggota lain;  

 Anggota masyarakat hukum adat sendiri hanya boleh memiliki hak pakai, sehingga ia 

tidak berhak untuk melakukan pengalihan hak atas tanah tersebut. 

Dari temuan lapangan dapat digambarkan pola pembagian wilayah adat pada masyarakat 

adat Keerom berdasarkan kriteria sebagai berikut :  

 Kesamaan Bahasa dan Diaek 

 Kesatuan lingkungan pemukiman tradisional 

 Lingkungan kepercayaan tradisional 

 Sejarah Persebaran 

Dengan demikian, klasifikasi wilayah adat pada masyarakat keerom adalah sebagai 

berikut :  

No Distrik Suku Wilayah adat Keterangan 

1. Skanto Beyaboa Skanto - Nawa  

Elseng  

2. Arso - Arso Barat Marap Taigat/ Daigat/ 

Tami 

 

Abrap  

Molwap  

3 Arso Timur - Manem Menangki Manem  

Hofi  

Manem  

4 Senggi Tabu Warlef  

Find  

Usku  

     

5 Waris Walsa Waris  

Fermanggen  



 
37 

     

6 Web – Yafi – Towe - 

Kesnar 

 Emem  

7 Border Line Menangki,  Sepik  

     

 

4.1. Profil Suku Emem
13

 

4.1.1. Sejarah Asal Usul 

Saat ini, masyarakat suku Emem tinggal di kampung-kampung yang 

tersebar di distrik Web, Yaffi dan ada pula yang hidup di distrik Towe karena 

perkawinan. Asal usul orang di Web, dikenal melalui warna kulit, yang semuanya 

disebut dengan bahasa Emem yaitu, warna kulit merah (monggefi), warna kulit 

hitam (yekle), warna kulit kuning (yalfi).  

Berikut ini adalah daftar kampung (nemb) dan marga orang suku Emem 

yang menempati kampung-kampung di distrik Web. Sedangkan marga-marga 

lainnya, tinggal di kampung-kampung yang ada di distrik Yaffi, yaitu kampung 

Yuruf, Fafenumbu, Jifanggry, Monggoafi dan Yabanda. 

 

4.1.2. Bahasa dan Persebaran 

Masyarakat suku Emem menggunakan bahasa Emem. Mereka tersebar di 

kampung Moab, Embi, Yambrab, Semografi dan Tatakra sampai di Towe. 

Sedangkan, masyarakat di kampung Dubu menggunakan bahasa Tebi. Bahasa 

Tebi, hanya digunakan oleh orang Dubu dalam interaksi sosial di antara mereka, 

sedangkan dalam pergaulan yang lebih luas, mereka menggunakan bahasa Emem.  

Ada beberapa contoh nama hewan, keterangan waktu dan bilangan dalam 

bahasa Emen yang dapat dikemukakan di sini. Misalnya, kasuari (pasi), 

cenderawasih (kope), mambruk (moklap), buaya (wonfol), ular (penam). Demikian 

halnya, keterangan waktu, pagi (komok kefa), siang (yemlak kefa), malam (kumruk 

kebabo). Sirih (juru), pinang (one), rokok (safok). Makan (fell),  

 

4.1.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman 

                                                 
13 Wawancara dan diskusi dengan Mantri Demianus Wellip, Guru Agus Pull dan Guru George Antoh pada 19 
Agustus & 22 Agustus 2022 di Arso Swakarsa 



 
38 

Masyarakat suku Emem mengenal dua jenis rumah. Pertama, rumah tinggal 

(naf); merupakan tempat tinggal dan beraktivitas keluarga. Pada zaman dulu, 

rumah tinggal dibangun menggunakan bahan alam, berupa kayu gabah-gabah dan 

daun sagu. Seiring kemajuan zaman, pada saat ini, rumah tinggal telah 

menggunakan seng, lantai tanah atau semen dan sebagian lainnya membangun 

rumah panggung. Kedua, rumah adat (yunggumenap),rumah ini berbentuk 

bulat.dan  dibangun oleh anggota suku dari marga-marga yang masih menjadi satu 

klen. Proses pembangunan rumah adat diatur oleh tetua adat di wilayah 

(kampung) bersangkutan. Pembagian tugas dan peran dalam pembangunan rumah 

adat diputuskan bersama dalam musyawarah adatKeduanya memiliki fungsinya 

masing-masing.  

Sebelum digunakan untuk urusan adat, rumah adat orang Emem diresmikan 

(diberkati). Setelah peresmian, rumah adat ini digunakan untuk upacara 

penyembuhan bagi orang yang sakit, upacara sebelum pergi berburu (mencari 

makanan) dan lain-lain.  

Saat ini, dalam kehidupan sehari-hari, orang suku Emem menyebutnya “rumah 

payung” karena bentuknya melingkar (bulat) menyerupai payung. 

 

4.1.4. Mata Pencaharian Hidup 

Mata pencarian masyarakat suku Emem yaitu mengambil dari alam 

(meramu) berupa sagu, sayur genemo, jamur hutan, ikan dan berburu babi hutan, 

kasuari, ayam hutan dan lain-lain. Selain itu, masyarakat suku Emen mengenal 

dan mempraktikkan pertanian tradisional dengan menanam keladi (yerkam), 

petatas (sefro/bufi), pisang (sombe), buah merah (yimbil), ketapang (pak). Proses 

budidaya dilakukan secara perorangan di dalam keluarga-keluarga. Orang Emem 

juga bisa membuka kebun besar/luas, maka harus mengundang anggota keluarga 

untuk membantu. Biasanya keluarga yang mengundang menyediakan makanan 

bagi yang datang kerja. Bibit tanaman pun sudah disiapkan, sehingga pada saat 

kebun sudah bersih, maka langsung ditanam.  

Selain bekerja di kebun dusun sendiri, orang Emem bisa menanam tanaman 

jangka panjang di kebun dusun milik anggota keluarga. Biasanya berupa tanaman 

jangka panjang seperti pinang, buah merah, sukun, dll. Pada masa panen, mereka 

bisa saling berbagi hasilnya.  



 
39 

Hasil pertanian yang dihasilkan berupa keladi, petatas, pisang menjadi 

konsumsi keluarga. Makanan yang diperoleh dibagi dengan anggota keluarga 

terdekat.  

Secara tradisional, masyarakat suku Emem belum mengenal sistem 

menabung sebagaimana masyarakat modern, berupa uang. Tetapi, secara 

tradisional mereka memiliki sistem berbagi, yang menjadi modal sosial dalam 

kehidupan sehari-hari. Keluarga-keluarga yang memiliki hasil kebun atau hasil 

berburu akan berbagi dengan anggota keluarga. Demikian halnya, pada saat 

keluarga-keluarga lain memperoleh hasil kebun dan buruan, mereka akan berbagi 

kepada keluarga-keluarga yang pernah berbagi kepada mereka.  

Mata pencarian hidup selalu berkaitan dengan makanan pokok orang suku 

Emem. Saat ini, telah terjadi pergeseran makanan pokok dari sagu dan umbi-

umbian ke beras. Ada pula yang mengetahui nama-nama makanan pokok, umbi-

umbian, sagu, tetapi sudah tidak lihat atau tidak mau makan lagi makanan pokok 

itu. Selain itu, semakin berkembangnya kemajuan, persaingan ekonomi, orang 

sudah tidak pergi ke hutan mengambil makanan dari alam seperti jamur, dll, lama 

kelamaan akan hilang, karena tidak ada lagi yang mengambilnya.  

Demikian halnya, ada binatang-binatang tertentu yang semakin hilang, misalnya 

burung Cenderawasih, mambruk, orang hanya dengar dan tahu nama, tetapi 

jarang melihatnya lagi karena maraknya perburuan. 

 

 

4.1.5. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

Orang Emem menganut sistem kekerabatan Patrilineal dengan pola tempat 

tinggal adalah patrilokal, yaitu netap dilingkungan keluarga laki-laki seteah 

menikah. Secara geneologi,  Orang Emem memiliki kelompok-kelompok 

kekerabatan yang terbentuk karena perkawinan. Kelompok kekerabatan setersebut 

dibangun dari rumah tangga (nuclear family), keluraga luas, marga/ keret dan 

suku yang kesemuanya memiliki fungsi, baik reproduksi, ekonomi, sosial, budaya, 

hokum dan politik.  

Berdasarkan wawancara dengan sejumlah informan yang berasal dari suku 

Emem, maka berikt ini akan ditampilkan Marga-marga berdasarkan wilayah 

persebarannya  

 



 
40 

 

Masyarakat suku Emem memiliki ikatan kekeluargaan berdasarkan asal usul 

suku dan masing-masing marga. Selain itu, kekeluargaan juga terbangun karena 

adanya ikatan perkawinan (erme sep). Melalui perkawinan, terjalin hubungan di 

antara  marga-marga yang ada dalam suku Emem atau dengan suku lainnya. 

Misalnya, orang suku Emem kawin dengan orang dari suku Towe. Ikatan 

perkawinan ini juga membuat orang saling mengenal dan mengerti bahasa daerah 

masing-masing.   

Pada zaman dulu kehidupan sosial masyarakat Emem terpelihara dengan 

baik, berkat  peran tetua adat, yang berasal dari masing-masing suku. Apabila 

terjadi gesekan atau perselisihan, tetua adat mengambil peran besar untuk 

menyelesaikannya secara kekeluargaan.  

Sejak adanya pemerintahan formal, peran tetua adat masih tetap sama di 

dalam kehidupan suku-suku, tetapi apabila terjadi permasalahan yang lebih serius, 

misalnya pencurian, pembunuhan, pemerkosaan, maka setelah urusan adat (bayar 

denda), dilanjutkan ke pemerintah dan penegak hukum.  

Secara khusus, tradisi perkawinan dalam suku Emem menerapkan sistem 

“kawin tukar” (nonogok). Seorang laki-laki yang akan kawin, ia harus memiliki 

seorang saudari perempuan yang akan menjadi istri dari iparnya (saudara laki-laki 

istrinya). Apabila ia tidak memiliki saudari perempuan, maka harta kawin menjadi 

mahal. Alat pembayaran harta kawin dalam tradisi orang Emem adalah siput 

(lian), hiasan ikat kepala (ter mogo), .  

Zaman dulu, otoritas perkawinan ada pada orang tua. Pasangan hidup, baik 

laki-laki maupun perempuan ditentukan oleh orang tua. Anak-anak hanya 

menerima keputusan orang tua.  

No. Kampung Marga 

1. Kampung Umuaf Debem, Tuu, Wellip, Pray, Abrai, 

Wally, Mo dan Fuku (sebagian) 

2. Kampung Embi Yebleb, Komond, Yumbun, Klui, 

Knai (sebagian) 

3. Kampung Yambraf Pull, Klui, Antoh 

4. Kampung Semografi Palop, Sam, Pull, Koll, Kri, Mondo, 

Yeng 

5. Kampung Tatakra Ball, Palop, Kri, Mondo, Plum 

6. Kampung Dubu (sub suku Tebi) Wally, Fuku, Suu, Kemle, Tri, Wa, 

Awi, Pofkei, Mombo, Waki. 



 
41 

Masyarakat suku Emem menerapkan monogami. Satu laki-laki kawin 

dengan satu perempuan. Apabila seorang laki-laki hendak melamar seorang 

perempuan, maka para utusan akan pergi ke rumah perempuan. Di sana mereka 

akan menggunakan bahasa kiasan. Misalnya, “Pinang di sini bagus sekali.” 

Artinya, pihak laki-laki tertarik pada anak gadis di rumah ini. Apabila orang tua 

perempuan setuju, mereka akan bilang, “Mau petik kah?” Tetapi, kalau orang tua 

perempuan tidak setuju, mereka akan bilang, "pinang ini masih muda,” atau kalau 

anak gadisnya sudah dilamar, mereka akan bilang, “pinang ini, orang sudah 

pesan.”  

Proses perkawinan dalam tradisi masyarakat Emem mencapai puncaknya 

dengan saling tukar bahan makanan. Ada “orang tengah” (amor mkam), yang akan 

memantau persiapan bahan makanan dari pihak laki-laki. Ia akan melaporkannya 

kepada pihak perempuan. Pada hari pertemuan keluarga, masing-masing pihak 

akan saling memberikan makanan yang telah disiapkan. 

Ada pun bahan-bahan makanan yang disiapkan baik oleh pihak laki-laki 

maupun perempuan berupa sagu, umbi-umbian, pisang dan babi. 

 

4.1.6. Sistem Kepemimpinan 

Masyarakat suku Emem memiliki struktur kepemimpinannya sendiri. Ada 

kepala suku Emem (yebekol), yang dipilih (diangkat) oleh marga-marga. Ada 

pula, kepala keret (marga-marga), yang dipilih (diangkat) oleh anggota sukunya.  

Saat ini, kepemimpinan adat masyarakat suku Emem, berupa kepala suku yang 

melindungi seluruh orang suku Emem. Ada kepala suku marga (keret) yang 

melindungi marganya masing-masing. Misalnya, marga Pull memiliki seorang 

kepala suku marga Pull, yang bertugas melindungi orang marga Pull. Kepala 

suku Emem maupun kepala marga (keret) berperan melindungi suku dan marga 

masing-masing agar setiap warga suku Emem dan marga-marga yang ada di 

dalamnya terlindungi dan hak-hak serta kewajiban-kewajibannya tetap 

terpelihara. 

 

4.1.7. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Emem 

Pada masyarakat suku Emem kepemilikan tanah bersifat kolektif dalam 

marga (keret). Setiap marga memiliki tanah dan dusun (umbik). Batas-batas 

wilayah dusun berupa batas alam, seperti kali/sungai (end) dan gunung. Setiap 



 
42 

marga mengetahui batas-batas wilayah berdasarkan cerita turun-temurun dari 

leluhur dan orang tua.  

Pemanfaatan tanah dusun dalam kontrol dan sepengetahuan kepala marga 

(keret). Masyarakat pemilik tanah dusun akan mencari makanan, berupa sagu atau 

binatang buruan, tidak dikonsumsi sendiri, melainkan selalu berbagi dengan 

anggota marga yang ada di sekitar tempat tinggalnya.  

Apabila ada orang dari luar marga, yang mau masuk mengambil makanan di 

dusun yang bukan hak miliknya, harus terlebih dahulu memberi tahu atau 

meminta izin kepada pemilik dusun. Apabila seseorang tidak meminta ijin terlebih 

dahulu sebelum masuk ke dusun yang bukan hak miliknya dianggap pencuri. 

Pencurian dapat memicu konflik (gesekan) dalam kehidupan bermasyarakat dalam 

kehidupan masyarakat suku Emem.  

Contoh konkret, seseorang memanah babi di dusun miliknya. Tetapi, babi 

tersebut lari menyeberang ke dusun milik marga lain. Maka, orang yang berburu 

itu tidak bisa langsung masuk ke dusun orang lain, tempat babi itu lari. Ia harus 

menyampaikan kepada pemilik dusun bahwa babi yang dipanahnya lari ke dusun 

miliknya. Kemudian, mereka bersama-sama mencari babi tersebut. Apabila 

mereka mendapatkan babi tersebut, maka akan dipotong dan dibagi bersama-

sama.  

Demikian halnya, apabila orang membuka kebun di dusun marga lain, maka 

ia harus memberikan hasil kepada pemilik dusun. Atau misalnya, pergi 

memancing di kolam/telaga milik marga lain, maka hasil ikan harus dibagi dengan 

pemilik dusun.  

Ada juga dusun yang menjadi tempat hidup burung Cenderawasih atau Mambruk, 

atau kayu besi, kayu bakar, orang tidak bisa ambil sembarang, harus seizin 

pemilik dusun. Biasanya, pemilik dusun tidak serta merta memberi ijin, orang itu 

pergi masuk ke dusunnya, melainkan mereka pergi bersama-sama. Alasannya, di 

tempat-tempat seperti itu, bersemayam roh-roh leluhur yang melindungi. Apabila 

orang luar pergi sendiri, maka roh-roh bisa marah dan orang tersebut bisa 

menderita sakit. 

 

 

 

 



 
43 

4.2. Profil Suku Tebi 

4.2.1. Sejarah Asal Usul 

Sejarah asal-usul orang sub suku Tebi, sama seperti orang suku Emem. Mereka 

hidup dalam marga-marga, yang diyakini merupakan asal-usul keberadaan orang 

suku Tebi.  Marga-marga orang suku Tebi, yang tinggal di kampung Dubu, 

distrik Web yaitu Wally, Fuku, Suu, Kemle, Tri, Wa, Awi, Pofkei, Mombo, 

Waki. Misalnya, marga Suu artinya rayap tanah. Orang sub suku Tebi hanya 

tinggal di kampung Dubu, tidak tersebar ke wilayah pemukiman lain. 

4.2.2. Bahasa dan Persebaran 

Masyarakat sub suku Tebi, yang tinggal di kampung Dubu, distrik Web 

menggunakan bahasa Tebi dalam lingkup pergaulan di antara mereka. Bahasa 

Tebi, dalam lingkup orang Tebi disebut juga dengan sebutan bahasa anee. 

Sedangkan dalam pergaulan yang lebih luas, orang Tebi menggunakan bahasa 

Emem. 

Beberapa contoh kata jenis hewan dan tanaman dalam bahasa Tebi yaitu 

kasuari (alei), babi (one), anjing (sai), ikan (ambla), ular (wauli). Beberapa jenis 

tanaman yaitu pisang (walfi), tepung sagu (andeba), pohon sagu (nele mumu), 

keladi bete (wafo).  

Kata keterangan waktu meliputi pagi (kombabe), siang (koami), malam 

(wli). Contoh kata sapaan, mama (na), bapa (aba), anak (nemargi), anak laki-laki 

(tonggari nemargi), anak perempuan (tege nemargi). Rokok (saboko), pinang 

(nemea), sirih (somo), kapur (alo). Makan (goa).  

 

4.2.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman 

Masyarakat sub suku Tebi mengenal dua jenis rumah, yaitu rumah tinggal 

dan rumah adat. Keduanya memiliki fungsinya masing-masing. Rumah tinggal 

merupakan tempat tinggal dan beraktivitas keluarga. Pada zaman dulu, rumah 

tinggal dibangun menggunakan bahan alam, berupa kayu dan daun sagu. Seiring 

kemajuan zaman, pada saat ini, rumah tinggal telah menggunakan seng, lantai 

tanah atau semen dan sebagian lainnya membangun rumah panggung.   

Rumah adat berbentuk bulat. Rumah ini dibangun oleh anggota suku dari 

marga-marga yang masih menjadi satu klen. Proses pembangunan rumah adat 

diatur oleh tetua adat di wilayah (kampung) bersangkutan. Pembagian tugas dan 



 
44 

peran dalam pembangunan rumah adat diputuskan bersama dalam musyawarah 

adat. 

Ada pun bahan-bahan yang digunakan dalam pembangunan rumah adat orang 

suku Tebi berupa, kayu, rotan, daun sagu. Proses pengerjaannya bisa memakan 

waktu cukup lama karena harus mengambil bahan dari alam. Setelah 

pembangunan, rumah adat ini diberkati dengan upacara adat, kemudian 

digunakan untuk berbagai kegiatan adat seperti upacara penyembuhan bagi orang 

yang sakit, upacara sebelum pergi berburu (mencari makanan) dan lain-lain. Saat 

ini, dalam kehidupan sehari-hari, orang suku Tebi menyebutnya “rumah payung” 

karena bentuknya melingkar (bulat) menyerupai payung. 

 

4.2.4. Mata Pencaharian Hidup 

Masyarakat sub suku Tebi mengenal dan mempraktikkan pertanian 

tradisional dengan menanam sayur dan umbi-umbian. Tanam asli yang dikenal 

dan ditanam berupa keladi bete (wafo), pisang (walfi), sagu (nelemumu). Proses 

budidaya dilakukan secara perorangan di dalam keluarga-keluarga.  

Hasil pertanian yang diusahakan berupa keladi, petatas, pisang menjadi 

konsumsi keluarga. Sebagian hasil, dibagikan ke anggota keluarga terdekat. Tidak 

ada transaksi jual beli,karena setiap keluarga hanya mengenal sistem berbagi.   

Selain berkebun, orang sub suku Tebi juga mengambil makanan dari hutan 

berupa sagu, sayur dan berburu babi hutan, kasuari, dan lain-lain. Hasilnya, dibagi 

dengan anggota keluarga, tidak dikonsumsi sendiri.  

Secara tradisional, masyarakat suku Tebi belum mengenal sistem menabung 

sebagaimana masyarakat modern, berupa uang. Tetapi, secara tradisional mereka 

memiliki sistem berbagi, yang menjadi modal sosial dalam kehidupan sehari-hari. 

Keluarga-keluarga yang memiliki hasil kebun atau hasil berburu akan berbagi 

dengan anggota keluarga. Demikian halnya, pada saat keluarga-keluarga lain 

memperoleh hasil kebun dan buruan, mereka akan berbagi kepada keluarga-

keluarga yang pernah berbagi kepada mereka. 

 

4.2.5. Agama dan Sistem Kepercayaan 

Masyarakat sub suku Tebi menganut kepercayaan tradisional. Orang Tebi 

meyakini adanya penguasa jagat semesta dan roh-roh leluhur. Roh-roh itu tinggal 

di tempat keramat (mufani ngge). Roh leluhur selalu dikaitkan dengan tempat-



 
45 

tempat keramat. Setiap marga (keret) memiliki tempat keramat. Orang tidak boleh 

lewat di tempat-tempat keramat itu. Setiap tempat keramat dirawat oleh tetua adat 

yang memiliki kewenangan mengurusnya.  

Pada zaman dulu, apabila ada orang sakit, maka ada “dokter adat” yang 

bertugas menyembuhkan orang sakit. Ia memiliki kemampuan “dua alam” yaitu 

alam nyata dunia dan alam roh-roh.  

Setelah agama Misi Protestan masuk ke wilayah sub suku Tebi, maka saat ini 

orang Tebi memeluk agama Kristen Protestan, jemaat Gereja Kemah Injili 

Indonesia (GKII). 

 

4.2.6. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

Masyarakat sub suku Tebi memiliki ikatan kekeluargaan berdasarkan asal 

usul suku dan masing-masing marga. Selain itu, kekeluargaan juga terbangun 

karena adanya ikatan perkawinan. Melalui perkawinan, terjalin hubungan di 

antara  marga-marga yang ada dalam sub suku Tebi atau dengan suku lainnya.  

Pada zaman dulu kehidupan sosial masyarakat sub suku Tebi terpelihara 

dengan baik, berkat  peran tetua adat, yang berasal dari masing-masing suku. 

Apabila terjadi gesekan atau perselisihan, tetua adat mengambil peran besar untuk 

menyelesaikannya secara kekeluargaan.  

Secara khusus, tradisi perkawinan dalam sub suku Tebi menerapkan sistem 

“kawin tukar” (monggo-monggo). Seorang laki-laki yang akan kawin, ia harus 

memiliki seorang saudari perempuan yang akan menjadi istri dari iparnya (saudara 

laki-laki istrinya). Apabila ia tidak memiliki saudari perempuan, maka harta kawin 

menjadi mahal. Alat pembayaran harta kawin dalam tradisi orang sub suku Tebi 

adalah gelang bia (pota) dan uang (wetfe) di atas sepuluh juta rupiah.  

Zaman dulu, otoritas perkawinan ada pada orang tua. Pasangan hidup, baik 

laki-laki maupun perempuan ditentukan oleh orang tua. Anak-anak hanya 

menerima keputusan orang tua. Saat ini, orang “kawin tukar” sudah tidak ketat 

diterapkan lagi di kalangan hidup orang sub suku Tebi. Sekarang muda-mudi 

orang suku Tebi bisa memilih pasangan hidupnya sendiri.  

Masyarakat sub suku Tebi menerapkan monogam. Satu laki-laki kawin 

dengan satu perempuan. Apabila seorang laki-laki hendak melamar seorang 

perempuan, maka para utusan akan pergi ke rumah perempuan. Di sana mereka 

akan menggunakan bahasa kiasan. Misalnya, “Pinang di sini bagus sekali.” 



 
46 

Artinya, pihak laki-laki tertarik pada anak gadis di rumah ini. Apabila orang tua 

perempuan setuju, mereka akan bilang, “Mau petik kah?” Tetapi, kalau orang tua 

perempuan tidak setuju, mereka akan bilang, "pinang ini masih muda,” atau kalau 

anak gadisnya sudah dilamar, mereka akan bilang, “pinang ini, orang sudah 

pesan.”  

Proses perkawinan dalam tradisi masyarakat sub suku Tebi mencapai 

puncaknya dengan saling tukar bahan makanan. Ada “orang tengah” yang akan 

memantau persiapan bahan makanan dari pihak laki-laki. Ia akan melaporkannya 

kepada pihak perempuan. Pada hari pertemuan keluarga, masing-masing pihak 

akan saling memberikan makanan yang telah disiapkan. 

Ada pun bahan-bahan makanan yang disiapkan baik oleh pihak laki-laki maupun 

perempuan berupa sagu, umbi-umbian, pisang dan babi. 

 

4.2.7. Sistem Kepemimpinan 

Masyarakat sub suku Tebi memiliki struktur kepemimpinannya sendiri. Ada 

kepala sub suku Tebi, yang dipilih (diangkat) oleh marga-marga. Ada pula, kepala 

keret (marga-marga), yang dipilih (diangkat) oleh anggota sukunya. Misalnya, 

marga Suu memiliki seorang kepala suku marga, yang bertugas melindungi 

marganya.  

Kepala suku marga (keret) dan kepala sub suku Tebi bertugas melindungi 

melindungi suku dan marga masing-masing agar setiap warga sub suku Tebi dan 

marga-marga yang ada di dalamnya terlindungi dan hak-hak serta kewajiban-

kewajibannya tetap terpelihara dengan baik. 

 

4.2.8. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Tebi 

Pada masyarakat sub suku Tebi kepemilikan tanah dan dusun berada dalam 

penguasaan masing-masing marga (keret). Setiap marga memiliki tanah dan 

dusun. Batas-batas wilayah dusun berupa batas alam, seperti kali, bukit, batu besar 

dan gunung. Setiap marga mengetahui batas-batas wilayah berdasarkan cerita 

turun-temurun dari leluhur dan orang tua.  

Pemanfaatan tanah dusun dalam kontrol dan sepengetahuan kepala marga 

(keret). Masyarakat pemilik tanah dusun akan mencari makanan, berupa sagu atau 

binatang buruan, tidak dikonsumsi sendiri, melainkan selalu berbagi dengan 

anggota marga yang ada di sekitar tempat tinggalnya. Orang sub suku Tebi hanya 



 
47 

boleh mencari dan mengambil makanan di dusun mereka, tidak boleh mengambil 

di dusun milik orang lain. Bahkan kalau seseorang berburu dan binatang 

buruannya masuk ke dusun milik orang lain, ia tidak boleh masuk sendiri ke 

dusun itu. Ia harus melapor ke pemilik dusun dan mereka akan pergi bersama-

sama mencari babi itu.  

Contoh lain, misalnya, ada sarang burung Maleo persis di batas dusun antara 

marga Suu dan Wellip. Maka, pada saat gali sarang burung, hanya orang Suu 

hanya boleh ambil telur Maleo yang berada di batas tanah orang Suu, selebihnya 

yang ada di dusun orang Wellip menjadi hak orang Wellip. Setiap orang sub suku 

Tebi, hanya boleh mengambil makanan di dusun miliknya! 

Apabila ada orang dari luar marga, yang mau masuk mengambil makanan di 

dusun yang bukan hak miliknya, harus terlebih dahulu memberi tahu atau 

meminta izin kepada pemilik dusun. Apabila seseorang tidak meminta ijin 

terlebih dahulu sebelum masuk ke dusun yang bukan hak miliknya dianggap 

pencuri. Pencurian dapat memicu konflik dalam kehidupan bermasyarakat dalam 

kehidupan masyarakat sub suku Tebi. 

 

4.3. Profil Suku Dra 

Secara umum, suku Dra memiliki kesamaan budaya dan adat dengan orang suku Emem 

sampai di Yetfa. Kesamaan itu, meliputi sejarah asal-usul kisah penciptaan dengan 

totem masing-masing, pola pemukiman dan berkebun, sistem perkawinan dan 

kepercayaan. Hanya ada satu hal yang membedakan orang suku Dra, Emem, Yetfa dan 

suku-suku lainnya, yaitu bahasa. Orang Dra memakai bahasa Dra, yang berbeda 

dengan bahasa Emem, Yetfa, dan suku-suku lainnya, yang mendiami distrik Web, 

Yaffi, Towe dan Kesnar. 

4.3.1. Sejarah Asal Usul 

Masyarakat suku Dra tinggal berdampingan dengan masyarakat dari suku 

Emem. Menurut asal usulnya, orang suku Dra ada dua, yaitu Amgotro (rumpun 

tertua) dan Akarinda (rumpun adik).  Suku Dra mendiami kampung-kampung 

yang terletak di wilayah administrasi pemerintahan distrik Yaffi. Berikut ini 

adalah daftar kampung dan marga yang tinggal dan menetap kampung-kampung 

di distrik Yaffi. 

 

 



 
48 

No. Kampung dan Suku Marga 

 Suku Dra 

1. Kampung Amgotro Orambe, Matar, Akim, Koyafi, 

Tongge, Nafania, Habiaweno, 

Wambea, Warombri, Gonai 

2. Kampung Akarinda Wambea, Koray, Pangguem, Wami, 

Fawea 

3. Dusun Kuinggrobu Warombri, Gonai, Was, Yulikap dan 

Ongge 

 Suku Emem 

4. Kampung Yuruf Sumel, Fumel, Watae, Pofai, 

Mendeweri, Kemo, Was, Pikindu, 

Nabar, Sabiak, Yemel 

5. Kampung Fafenumbu Nebar, Yeng, Kri, Mondo, Plum 

6. Kampung Jifanggry Pikindu, Nabar, Yemel, Tangfo, 

Sabiak, 

7. Kampung Monggoafi Atmea, Atiape, Wonangge, Sauri 

8. Kampung Yabanda Sauri, Wauner, Maluel, Kumur 

 

Sebagian besar orang suku Dra tinggal di wilayah Papua New Guinea 

(PNG). Hanya dua kampung, Amgotro dan Akirenda serta dusun Kuinggrobu 

yang masuk di wilayah Indonesia. Sebelum pemekaran kampung, Akirenda dan 

dusun Kuinggrobu menjadi satu dengan Amgotro. Amgotro memiliki makna 

amgo (kaka) dan tro (rumpun). Jadi, Amgotro artinya rumpun kaka.   

Orang suku Dra, pada mulanya datang dari arah Timur (PNG) dan Selatan 

(Tabra). Mereka lihat tanah kosong, tidak ada manusia, maka mereka menetap. 

Marga pertama yang datang dan menetap di Amgotro yaitu marga Orambe. 

Pertama kali datang, mereka menyalakan api. Kemudian, mereka mulai bercocok 

tanam dan tinggal menetap. Kemudian, datang pula orang kedua, orang ketiga dan 

seterusnya, dan orang pertama yang datang itu membagi-bagikan tanah, dusun 

kepada mereka yang datang kemudian.  

Kisah mitologi manusia orang Dra tampak pada marga masing-masing. Misalnya, 

marga Akim menghayati asal-usulnya berasal dari ulat tali, kemudian menjadi 

manusia dan hidup. Lama kelamaan marga mereka menjadi banyak dan besar. 

 

4.3.2. Bahasa dan Persebaran 

Masyarakat suku Dra menggunakan bahasa Dra. Mereka tersebar di 

kampung Amgotro, Akirenda dan dusun dusun Kuinggrobu. Dalam interaksi 

sosial dan kehidupan bermasyarakat, orang Dra menggunakan bahasa Dra. Selain 



 
49 

itu, masyarakat suku Dra juga dapat berkomunikasi dengan menggunakan bahasa 

Emem.    

Beberapa contoh kata dalam bahasa Dra. Kata keterangan waktu, pagi 

(timbu), siang (hofnei), malam (tmbli). Selamat pagi (timbu amanino).  Makan 

(teto), minum (twef). Pinang (wanda), sirih (wafa).  Nama hewan, misalnya 

kasuari (kwangge), babi (war), buaya (warwun), anjing (yabruk), buaya 

(warwuan), ikan (dabuna), burung (ndu).  

 

4.3.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman 

Masyarakat suku Dra mengenal dua jenis rumah. Pertama, rumah tinggal 

yang dihuni oleh dua atau tiga marga sehingga ikatan kekeluargaan itu sangat 

akrab. Alasannya, agar terhindar dari serangan musuh, karena pada zaman dulu 

orang hidup dalam peperangan antar suku. Tetapi, saat ini seiring kemajuan 

zaman, dan tidak ada lagi saling perang, maka setiap keluarga tinggal di rumahnya 

masing-masing di kampung.   

Rumah tinggal merupakan tempat tinggal dan beraktivitas keluarga. Pada 

zaman dulu, rumah tinggal dibangun menggunakan bahan alam, berupa gabah-

gabah dan daun sagu. Seiring kemajuan zaman, pada saat ini, rumah tinggal telah 

menggunakan seng, lantai tanah atau semen dan sebagian lainnya membangun 

rumah panggung.   

Kedua, rumah adat  dalam bahasa Dra dikenal dengan sebutan amam oloh. 

Dua kata itu memiliki makna sebagai berikut, amam (bulan) dan oloh (rumah). 

Jadi, amam oloh berarti rumah bulat. Sesuai dengan namanya, rumah adat 

berbentuk bulat, dan panggung, tempat dansa (rotan khusus lentur seperti fer di 

tengah untuk tempat dansa). Rumah ini dibangun oleh anggota suku dari marga-

marga yang masih menjadi satu klen menggunakan bahan-bahan berupa atap daun 

sagu, dinding gabah-gabah dan juga rotan khusus.   

Rumah adat (amam oloh) di bangun di tengah kampung dan berfungsi 

sebagai tempat berkumpul membicarakan hal-hal terkait adat. Selain itu, rumah 

adat menjadi tempat dilangsungkannya tarian adat pada pesta-pesta yang 

diselenggarakan oleh masyarakat suku Dra. Rumah adat juga berfungsi sebagai 

tempat penyembuhan bagi orang sakit.  

Pada zaman orang tua, masyarakat suku Dra tinggal dalam kelompok marga 

masing-masing, tidak mengenal pola permukiman kampung seperti sekarang ini. 



 
50 

Orang Dra tinggal sesuai tempat yang cocok untuk hidup. Tempat-tempat 

strategis tersedia makanan, bisa buka kebun, seperti di bukit dan di pinggir kali. 

Selain itu, tempat tinggal yang dipilih juga harus aman, tidak mudah ditembus 

musuh atau lawan. Karena itu, secara umum, pada zaman dahulu, orang suku Dra 

menempati suatu wilayah berdasarkan ketersediaan makanan, strategis untuk 

berkebun, tetapi juga aman dari serangan musuh. 

 

4.3.4. Sistem Kepercayaan dan Pengetahuan 

Pada masyarakat suku Dra terdapat sistem kepercayaan tradisional. Orang 

Dra percaya pada roh-roh yang penghuni jagat semesta. Orang Dra percaya pada 

pohon besar, batu besar, air terjun, kolam besar. Di tempat-tempat itu ada 

penghuninya. Apabila orang melakukan pelanggaran di tempat-tempat keramat 

itu, maka roh-roh yang tinggal di tempat itu bisa marah dan menyebabkan 

terjadinya sakit dan malapetaka lainnya. Kepercayaan ini telah ada sejak zaman 

leluhur sampai sekarang.  

Misalnya, seseorang hendak pergi berburu, maka ia harus pergi ke tempat 

keramat (tota fenda). Ia meletakkan rokok, pinang dan minta pada roh-roh agar 

memberikan hasil yang baik. Roh-roh pasti akan memberikan apa yang diminta, 

pasti ada hasil buruan.  

Keyakinan akar perlindungan roh-roh, mendorong orang suku Dra, sebelum 

melakukan aktivitas harus datang ke tempat-tempat keramat untuk meminta 

perlindungan. Orang suku Dra selalu memelihara hidup baik dengan roh leluhur. 

Roh leluhur selalu dikaitkan dengan tempat-tempat keramat (tota fenda). Setiap 

marga (keret) memiliki tempat keramat (tota fenda). Tempat-tempat keramat itu 

bisa berupa pohon besar, batu besar, air terjun, kolam/telaga yang besar. Setiap 

tempat keramat dirawat oleh tetua adat pada masing-masing marga. Pada 

kesempatan tertentu, pesta adat, atau kepentingan mendesak lainnya, orang yang 

dituakan, kepala marga, suku dapat berbicara dengan roh-roh di tempat-tempat 

keramat itu.  

Orang suku Dra juga memiliki “dokter adat” yang bertugas menyembuhkan 

orang sakit. “Dokter adat” dikenal dengan istilah taninda yang bertugas 

menyembuhkan orang sakit. Ia adalah seorang laki-laki. Ia memiliki kemampuan 

dua alam (alam dunia nyata dan alam supranatural). Pada saat ada orang sakit, ia 

akan melihat dan mencari tahu penyebabnya dan memberikan kesimpulan 



 
51 

penyebab sakitnya. Kemudian, ia meniup dengan kata-kata mantra adat dan orang 

sakit itu bisa sembuh.   

Tidak semua marga memiliki seorang taninda. Ia adalah orang khusus. Saat 

ini, di suku Dra, hanya dua atau tiga orang taninda. Untuk menjadi seorang 

taninda tidak mudah, karena diberikan langsung oleh roh-roh tatkala mereka 

melihat bahwa dia mampu mengemban tugas tersebut.  

Setelah mengalami perjumpaan dengan agama Misi Katolik, yang dibawa 

oleh misionaris Fransiskan, Pastor Blockdek, Pastor Frankenmolen OFM, maka 

saat ini masyarakat suku Dra, memeluk Agama Katolik.  

Sistem pengetahuan, orang suku Dra tidak mengenal istilah hari, bulan dan 

tahun. Orang suku Dra memiliki kearifan sendiri untuk menentukan hari, misalnya 

dengan mengikat tali sebagai penanda hari, yang akan dibakar setiap pagi sampai 

hari mereka berkumpul. Dalam sistem berpikir orang suku Dra tentang hari, 

mereka hanya berpikir, “malam istirahat, besok pagi mulai kerja lagi!”  

Di bidang kesehatan, orang suku Dra memiliki pengetahuan obat-obatan 

alam. Misalnya, badan sakit-sakit mereka menggunakan daun gatal (yabrambu), 

jahe (mbe), kunyit (anggu) untuk mengobati luka, daun khusus, kulit kayu khusus.  

Sedangkan di bidang seni, orang Dra mengenal tifa, seni lukis, seni tari ikat 

kepala (hairu iklu) yang berfungsi pada upacara penyembuhan dan peringatan 

arwah leluhur. 

 

4.3.5. Mata Pencaharian Hidup 

Mata pencarian hidup utama orang Dra adalah berkebun (membuka kebun). 

Mereka menanam pisang (tambe), keladi (mawah), ubi jalar (tato), tebu (igiam), 

sayur lilin (bra), sayur gedi (amgle), melinjo-genemo (bal). Selain itu, orang suku 

Dra juga mengambil makanan dari alam (meramu) berupa sagu dan juga berburu.  

Orang suku Dra tidak mengenal kalender musim hujan atau panas. Mereka 

mengenal musim dari perubahan yang terjadi pada alam, pohon, dll. Panas (dabu), 

hujan (khoe). Pada wilayah suku Dra, hanya ada musim panas dan musim hujan. 

Misalnya, pohon-pohon mulai berbunga, artinya musim hujan telah tiba. Maka, 

sebelum pohon itu berbunga, mereka telah membuka kebun (amano). Ada pohon, 

seperti pohon kapok, berbuah dan pada saat kering terbelah, maka menandakan 

musim panas telah tiba. “Pohon musim” itu dalam bahasa Dra dikenal dengan 

sebutan dlek.   



 
52 

Pada musim kemarau, orang tua sudah membuka kebun dengan cara 

menebang pohon dan membakarnya. Demikian halnya, pada musim hujan, mereka 

menanam. Setelah menanam, mereka pergi ke dusun (kotamda) untuk mengambil 

makanan. Di sana, ibu-ibu pangkur sagu, bapa-bapa pergi berburu. Apabila 

makanan sudah cukup, mereka kembali ke tempat tinggal semula, yang ada kebun 

itu. Di sana, sambil tinggal mereka membersihkan kebun, cabut rumput, merawat 

tanaman.  

Pada zaman dulu, orang suku Dra tidak mengenal istilah pasar, jual hasil 

kebun dan hasil berburu. Bahan makanan yang diperoleh disimpan untuk 

dikonsumsi selama beberapa waktu. Sebagian makanan itu juga dibagi dengan 

keluarga-keluarga (kerabat). Tidak ada sistem jual-beli atau barter! Mereka hidup 

dalam satu ikatan relasi kekeluargaan yang sangat kuat yang terwujud dalam 

tindakan saling berbagi, saling memberi bahan makanan di antara mereka.  

Secara tradisional, masyarakat suku Dra tidak mengenal sistem menabung 

sebagaimana masyarakat modern, berupa uang. Tetapi, secara tradisional mereka 

memiliki sistem berbagi, yang menjadi modal sosial dalam kehidupan sehari-hari. 

Keluarga-keluarga yang memiliki hasil kebun atau hasil berburu akan berbagi 

dengan anggota keluarga. Demikian halnya, pada saat keluarga-keluarga lain 

memperoleh hasil kebun dan buruan, mereka akan berbagi kepada keluarga-

keluarga yang pernah berbagi kepada mereka.  

Orang suku Dra hidup dalam satu siklus bekerja, membuka kebun, berburu, 

mengambil sagu di dusun dan berbagi dengan kerabat. Mereka tidak hidup untuk 

diri sendiri, melainkan hidup saling berbagi dengan sesama mereka, terutama 

anggota kerabat keluarga. 

 

4.3.6. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

Masyarakat suku Dra memiliki ikatan kekeluargaan berdasarkan asal usul 

suku dan masing-masing marga. Selain itu, kekeluargaan juga terbangun karena 

adanya ikatan perkawinan. Melalui perkawinan, terjalin hubungan di antara  

marga-marga yang ada dalam suku Dra atau dengan suku lainnya. Hubungan 

kekerabatan terjalin di antara dusun satu dan lainnya melalui ikatan perkawinan. 

Melalui perkawinan pula di antara marga dan dusun terjalin ikatan harmonis dan 

hidup damai di antara mereka.   



 
53 

Selain perkawinan, ikatan kekerabatan dalam kehidupan sosial orang suku 

Dra juga terjadi melalui saling tukar makan, pesta adat, tarian adat mengikat 

keakraban di antara orang Dra. Misalnya, saling tukar makan. Para pihak keluarga 

bertemu, membuat janji untuk tukar makan. Mereka menentukan waktu. 

Kemudian, masing-masing pergi menyiapkan makanan. Pada hari yang ditentukan 

mereka bertemu di tempat yang telah disepakati misalnya di bukit, di pohon besar, 

dan saling tukar makanan.   

Cara menentukan waktu untuk saling bertemu dan tukar makanan juga unik. 

Mereka menggunakan ikat tali, karena tidak mengenal hari, minggu, bulan. Setiap 

hari, mereka akan membakar satu ikatan pada tali, sampai yang terakhir, maka 

itulah hari pertemuan di antara mereka untuk saling tukar makan. 

Siapa bertugas mengikat tali penunjuk waktu itu? Orang yang ikat dan bakar 

adalah utusan/perwakilan dari masing-masing pihak yang bertemu dan saling 

menyepakati waktu untuk bertemu. Mereka bertugas mengikat tali dan 

membakarnya setiap hari sampai pada hari pertemuan itu.  Mereka membakar tali 

penanda itu pada pagi hari.  

Apa yang ditukarkan? Pada waktu pertemuan itu, mereka sudah sepakati 

barang-barang yang dibutuhkan oleh masing-masing pihak. Misalnya, ada yang 

perlu bibit pisang, petatas, dan lain-lain.  

Dalam kehidupan sosial, orang suku Dra mengenal tetua adat (orang yang 

dituakan, ketua/kepala marga) di dalam setiap marga. Tetua adat/kepala marga itu, 

bertugas menjaga dan memelihara seluruh anggota marga. Misalnya, marga Akim, 

mengangkat seorang tetua adat untuk menjaga marga, dusun. Dia bertugas 

mengatur seluruh anggota marga. Kepala marga juga membangun relasi harmonis 

dengan marga lain, agar tidak terjadi saling perang suku.  

Di dalam pesta-pesta adat pun, kepala marga yang akan 

mengatur/memimpin pesta tersebut. Ia mengumpulkan anggota marga, dan 

mengatur proses pesta adat tersebut. Sekarang kita mengenalnya sebagai kepala 

marga, tetapi orang tua dahulu menyebutnya sebagai tetua adat, orang yang tertua, 

orang yang benar-benar memiliki pengetahuan adat, berperilaku baik dan 

bertanggung jawab.   

Perkawinan di kalangan orang suku Dra sangat disiplin. Orang tua yang 

punya anak perempuan dan orang tua yang punya anak laki-laki, kedua bela pihak 

menjaga anak-anaknya. Secara khusus, orang tua anak perempuan tidak bisa 



 
54 

memberikan kebebasan kepada anak perempuannya. Orang tua menjaganya 

sampai dewasa. Apabila ada laki-laki yang mau datang melamar, maka orang tua 

pihak laki-laki akan datang ke rumah anak perempuan itu.  

Orang tua pihak laki-laki datang dengan bahasa perumpamaan. Misalnya, 

mereka bilang, “Bapa, pinang yang ko ada tanam ini, saya mau ambil. Pinang ini, 

orang sudah kasih tanda atau tidak?” Pinang disimbolkan sebagai anak gadis itu.  

Apabila orang tua pihak perempuan setuju, maka mereka akan menjawab, “belum 

ada yang kasih tanda ini pinang,” tetapi kalau sudah ada calon suaminya atau 

tidak setuju, maka mereka akan bilang, “pinang ini orang sudah kasih tanda.”  

Misalnya, orang tua pihak perempuan menerima pihak laki-laki, maka pihak 

laki-laki akan bilang, “pinang ini, saya yang makan.” Kemudian, masing-masing 

orang tua akan menyampaikan kepada anaknya masing-masing bahwa mereka 

telah dijodohkan. Apabila keduanya menerima (setuju), maka dilakukan persiapan 

lebih lanjut ke tahap perkawinan adat.  

Persiapan paling penting dalam perkawinan yaitu mempersiapkan bahan 

makanan yang akan digunakan dalam proses “tukar makan.” Bahan makanan yang 

disiapkan oleh kedua bela pihak yaitu sagu, pisang, keladi, daging babi dan 

berbagai hasil bumi lainnya. Bahan makanan yang disiapkan harus sama 

banyaknya antara pihak perempuan dan pihak laki-laki. Misalnya, laki-laki 

menyiapkan dua ekor babi, maka perempuan juga harus menyiapkan dua ekor 

babi. Sebab, pada saat proses tukar makanan, orang mengambil babi, kemudian 

memberikan babi. Orang mengambil sagu, ia memberikan sagu, dan seterusnya.  

Proses tukar makanan itu menandakan sahnya perkawinan adat, maka pihak 

laki-laki sudah bisa membawa pulang anak perempuan ke rumahnya. Pihak 

perempuan akan antar anak perempuan ke pihak laki-laki. Maka, pihak laki-laki 

tunggu pihak perempuan di rumah dengan makanan.  Pihak perempuan juga 

datang dengan makanan. Setelah antar, keluarga pihak perempuan bisa tidur 

semalam di rumah pihak laki-laki, kemudian pulang dengan membawa makanan 

yang disiapkan oleh pihak laki-laki.  

Dalam urut-urutan pergi ke rumah pihak laki-laki juga berjalan sesuai urutan 

dan perang masing-masing. Baik datang maupun pulang, berada di barisan yang 

sama, dengan membawa barang yang sama. Misalnya, datang dengan berjalan 

paling depan membawa sagu, maka pulang juga berjalan paling depan dengan 

membawa sagu, dan seterusnya. Prosesi adat ini tidak bisa dilanggar karena 



 
55 

apabila dilanggar akan berdampak buruk pada hidup dan keturunan (anak-anak) 

dari kedua mempelai.  

Setelah proses tukar makanan, maka tahap berikut yaitu pembayaran harta 

kawin. Harta kawin pada orang suku Dra berupa uang adat dari siput, kerang 

(yamak). Besarnya harta kawin juga ditentukan oleh pasangan kawin. Apabila 

“kawin tukar” maka hartanya bisa berkurang (sedikit), tetapi kalau pasangan 

kawin bukan “kawin tukar” maka harta tetap mahal.  

Di pihak perempuan, keluarga semarga berhak mendapatkan harta kawin, 

baik dalam jumlah sedikit atau banyak, yang paling penting adalah semua 

keluarga mendapatkan bagiannya.   

Dari sisi aspek hukum adat, orang suku Dra mempraktikkan poligami. 

Seorang laki-laki suku Dra bisa kawin lebih dari satu istri, tergantung 

kesanggupan laki-laki tersebut. Apabila ia memiliki kemampuan, maka bisa kawin 

dua perempuan.  

Demikian halnya, seorang tetua adat boleh memiliki dua atau tiga istri. 

Syaratnya, dia bisa menjamin hidup istri-istrinya itu. Saat ini, masih ada orang 

suku Dra kawin dua perempuan dan mereka tinggal di dalam satu rumah.  

Dalam tatanan adat, seorang anak gadis berada dalam tanggung jawab orang 

tuanya sampai hari perkawinan secara adat. Apabila anak perempuan itu 

melanggar adat (baku bawa dengan laki-laki), maka hukumannya panah (bunuh). 

Alasannya, kalau anak yang kawin sembarang saja, orang tua dan keluarga tidak 

mendapatkan harta atau dapat harta, tetapi berkurang karena anak perempuan itu 

sudah tidak perawan lagi.  

Demikian halnya, apabila seorang laki-laki membawa lari orang punya istri 

atau anak gadis, hukumannya panah, entah mati atau tidak urusan belakang. 

Keluarga pelaku tidak bisa melawan karena mereka bersalah. Tetapi, kalau 

keluarga mencoba membela, maka bisa terjadi perang.  

Saat ini, ketika orang melakukan kesalahan di bidang perkawinan, tidak lagi 

dengan panah (membunuh), melainkan diurus secara kekeluargaan dan hukum 

positif (pemerintah kampung, polisi). Biasanya ketika orang melakukan 

pelanggaran, maka bayar denda pakai uang. Besarnya uang sesuai tingkat 

kesalahan.   

Orang suku Dra tidak mengenal peradilan adat. Alasannya, segala urusan orang 

suku Dra berada di dalam masing-masing marga. Tetua di marga-marga, akan 



 
56 

bersepakat untuk menyelesaikan permasalahan yang terjadi. Misalnya, seorang 

pemuda mengganggu seorang anak gadis, maka tetua adat di marga akan duduk 

bersama, membicarakannya dan menyelesaikannya secara adat. Apabila tidak 

menemukan penyelesaiannya, maka dibawa ke pemerintahan kampung atau 

bahkan bisa ke kantor polisi. 

 

4.3.7. Sistem Kepemimpinan 

Masyarakat suku Dra memiliki struktur kepemimpinannya sendiri. Tidak 

ada istilah kepala suku Dra. Orang Dra mengenal tetua adat, yang tertua (amgoa-

kaka nindie-manusia), yang mengetahui adat, batas-batas tanah, dusun, yang 

dipilih (diangkat) untuk menjadi kepala marga-marga. Ada pula, kepala keret 

(marga-marga), yang dipilih (diangkat) oleh anggota sukunya.  

Secara umum, orang suku Dra tidak memiliki kepala suku. Sebab, semua 

urusan terkait adat langsung berada di masing-masing marga. Tetapi, apabila ada 

acara di kalangan suku orang Dra, maka masing-masing marga akan berkoordinasi 

dan berkumpul untuk melaksanakan kegiatan tersebut.  

 Segala urusan terkait marga langsung berada di kepala marga (keret) yang 

melindungi marganya masing-masing. Kepala marga berperan penting dalam 

melindungi suku dan marga masing-masing, agar setiap warga suku Dra dan 

marga-marga yang ada di dalamnya terlindungi dan hak-hak serta kewajiban-

kewajibannya sebagai orang suku Dra tetap terjaga. 

 

4.3.8. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Dra 

Pada masyarakat suku Dra kepemilikan tanah (howo) bersifat kolektif dalam 

marga (keret). Setiap marga memiliki tanah dan dusun. Batas-batas wilayah dusun 

berupa batas alam, seperti kali dan gunung. Setiap marga mengetahui batas-batas 

wilayah berdasarkan cerita turun-temurun dari leluhur dan orang tua.   

Setiap dusun dikelola oleh keluarga-keluarga pemilik, sesuai marga masing-

masing. Tetapi, di dalam marga-marga pemilik dusun itu dibagi lagi untuk setiap 

orang di dalam marga itu. Misalnya, marga Akim punya dusun, tetapi marga 

Akim juga terdiri dari keluarga-keluarga, maka setiap keluarga memiliki 

bagiannya sendiri di dalam dusun itu. Karena itu, bagi orang suku Dra tidak ada 

hutan, tanah dan dusun kosong, semua sudah ada pemiliknya.  



 
57 

Di dalam satu dusun, ada keluarga-keluarga semarga yang mengetahui hak-

hak dan batas-batas dusunnya sebagai tempat hidup dan mengambil makanan. 

Batas-batas dusun berupa kali, urat lereng gunung dan atau pohon-pohon tertentu 

yang telah ditentukan oleh pemilik dusun. Orang yang dituakan di dalam marga  

(amgoa nindie) sangat mengetahui batas-batas dusun dan akan menjaganya 

dengan baik.  

Pemanfaatan tanah dusun dalam kontrol dan sepengetahuan kepala marga 

(keret). Masyarakat pemilik tanah dusun akan mencari makanan, berupa sagu atau 

binatang buruan di dusun miliknya. Hasil buruan berupa babi hutan atau kasuari 

dan sagu atau hasil kebun lainnya tidak dikonsumsi sendiri, melainkan selalu 

berbagi dengan anggota marga yang ada di sekitar tempat tinggalnya.  

Apabila ada orang dari luar marga, atau marga kerabat yang mau masuk 

mengambil makanan di dusun yang bukan hak miliknya, harus terlebih dahulu 

memberi tahu atau meminta izin kepada pemilik dusun. Apabila seseorang tidak 

meminta ijin terlebih dahulu sebelum masuk ke dusun yang bukan hak miliknya 

dianggap pencuri. Karena itu, kalau pemilik dusun melihatnya, langsung dipanah 

(dibunuh), karena dianggap musuh.  

Misalnya, seseorang berburu. Ia memanah babi. Kemudian, babi lari ke 

dusun milik orang lain, maka ia harus menyampaikan kepada pemilik dusun 

bahwa babi buruannya lari dan masuk ke dusunnya. Kemudian, mereka bersama-

sama pergi mencari babi itu.  

Bahkan di dalam satu dusun, satu marga sekalipun, orang hanya boleh 

mengambil makanan di dusun miliknya sendiri. Misalnya, ayam hutan bertelur 

tepat di garis batas, maka harus dilihat, telur ayam hutan itu ada di tanah dusun 

milik siapa? Tidak bisa karena alasan adik-kakak, kemudian langsung ambil saja. 

Apabila hal itu terjadi, maka dapat menimbulkan keributan.  

Pada zaman orang tua dulu, tidak ada pencurian, karena masing-masing orang 

hidup disiplin dan tertib. Apa lagi, kalau di dusun, orang sudah pasang tanda 

larangan, dan ketika ada orang berani pencuri, maka bisa sakit dan mati. Ada 

aturan ketat bahwa seseorang pun tidak diperkenankan mengambil hak milik 

orang lain, bahkan ada hubungan darah sekalipun tidak boleh. 

 

 

 



 
58 

4.4. Profil Suku Nunuwei (Towe) 

4.4.1. Sejarah Asal Usul 

Masyarakat suku Towe sebelumnya dikenal sebagai orang suku Nunuwei. 

Orang Emem dan Towe menyebut diri sebagai orang Nunuwei. Sebutan Towe 

baru muncul kemudian pada saat pemerintah masuk. Orang suku Nunuwei 

memiliki silsilah asal usul keturunan sejak masa penciptaan. Ada yang berasal dari 

pohon, batu dan sebagainya.   

Marga-marga yang ada di suku Towe (Nunuwei) adalah Merah (keturunan 

berasal dari buah merah), Keau (burung malam/burung hantu), Waki (sejenis katak 

kecil), Mengte (burung merpati), Kenai (tupai), Antoh (nibun) dan Songgoi 

(manusia). Orang suku Nunuwei hidup dalam marga-marga dengan sebutannya 

masing-masing. Misalnya, orang suku keret Wubrab (marga Antoh).  

Secara rinci, marga-marga pada masyarakat suku Towe mendiami wilayah 

Towe Atas, yaitu kampung Towe Atas, Towe Hitam (sebagian) dan kampung 

Yember (sebagian). Ada pun marga-marga dapat dirincikan sesuai tempat tinggal 

kampung sebagai berikut: 

 

No. Kampung dan Suku/Sub Suku Marga 

 Suku Towe (Nunuwei) 

1. Kampung Towe Atas Waki, Kenai, Keyao, Korem 

2. Kampung Towe Hitam Kelami, Mus, Waki, Kenai, Songge 

3. Kampung Yember Yeplep, Kayao, Kenai 

 Suku Yetfa 

4. Kampung Terfones Kelami (belut), Mus (soa-soa), Del, 

Separ, Dela,Viki, Kelai, Sekai, Min, 

Dolo,  

5. Kampung Lules Ketmi, Taku, Ufa 

6. Kampung Pris Yao (api), Kri, Fengla, Kur 

7. Kampung Bias Kelami, Murkim, Ani 

 Sub suku Tefanma, Murkim dan Inisne 

8. Kampung Tefalma 2 sub suku 

Tefanma (Sembramdela) 

Bene, Manti, Kluwi (burung), Rilef 

9. Kampung Milki sub suku Murkim Pumi, Temtop, Uma, Belpo, Yao, 

Fengla 

10. Kampung Niliti sub suku Inisne Ariaro, Aisi, Biksi, Kuai, Sikofre 

 

 



 
59 

4.4.2. Bahasa dan Persebaran 

Masyarakat suku Towe (Nunuwei) menggunakan bahasa Towe. Mereka 

tersebar di kampung Towe Atas, Towe Hitam (sebagian) dan kampung Yember 

(sebagian). Bahasa Towe menjadi bahasa sehari-hari di kalangan masyarakat suku 

Towe. Percakapan dan interaksi sosial di kalangan masyarakat Towe Atas 

menggunakan bahasa Towe.  Selain itu, orang suku Towe juga mengetahui dan 

bisa berbicara menggunakan bahasa Yetfa, tetapi orang Yetfa tidak bisa berbicara 

menggunakan bahasa Towe. Demikian halnya, kalau orang Towe Atas datang ke 

kampung Yember, maka mereka akan menggunakan bahasa Emem. Jadi, orang 

Nunuwei bisa berbicara menggunakan bahasa Nunuwei, Emem, Yetfa dan Tebi 

(Dubu).  

Wilayah orang Towe di sebelah Utara berbatasan dengan suku Emem di 

Yambrab, sub suku Tebi (Tob) di distrik Web; sebelah Timur berbatasan dengan 

kampung Yember (ada orang suku Nunuwei dan Emem). Kampung Yember 

pemekaran dari kampung Towe Atas. 

 

4.4.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman 

Masyarakat suku Towe mengenal dua jenis rumah. Pertama, rumah tinggal, 

berbentuk bulat, tetapi tidak menggunakan rotan lentur untuk dansa dan luas 

dengan beberapa kamar dan dihuni oleh lebih dari satu Kepala Keluarga (KK). 

Rumah ini digunakan sebagai tempat tinggal. Proses pembangunannya 

berlangsung cukup lama, bisa mencapai satu tahun karena harus mengumpulkan 

bahan-bahan dari alam.  

Kedua, rumah adat (younggu meinap), bentuknya bulat, panggung (tinggi 2-

4 meter) dan di tengah-tengah ada tempat dansa (lentur terbuat dari rotan). 

Upacara adat yang dilaksanakan di younggu meinap yaitu perkawinan, 

penyembuhan (kalau ada orang sakit disembuhkan secara adat), upacara syukur, 

(pada saat dapat hewan buruan, dll), meminta berkat  (saat berburu selalu sial, 

tidak dapat hasil, maka harus ada pemulihan).  

Upacara adat, selain dilaksanakan di dalam rumah adat younggu meinap 

juga dilaksanakan di lapangan terbuka. Pemimpin upacara adat adalah tetua adat 

(orang yang dituakan).  

 Pola pemukiman dalam masyarakat suku Towe bersifat komunal dalam 

marga-marga. Dulu, orang tidak mengenal kampung. Setiap marga hidup di 



 
60 

dusunnya masing-masing. Mereka membangun rumah tinggal dan rumah adat 

“rumah payung” yang digunakan dalam pesta-pesta adat berupaya upacara 

perkawinan, penyembuhan. 

Saat ini, pola pemukiman orang Towe sudah berubah. Masyarakat dari marga-

marga telah membentuk kampung-kampung yang mereka huni bersama.  Kini, 

dusun menjadi tempat mengambil makanan, berkebun dan berburu. Di dusun, ada 

pondok tempat berteduh saat mencari makanan. 

4.4.4. Mata Pencaharian Hidup 

Masyarakat suku Towe mengenal dua musim, yaitu musim kemarau/panas 

(noumb) dan musim hujan (al). Musim kemarau berlangsung pada bulan Juli-

Oktober. Pada musim kemarau ini, orang Towe mulai buka kebun dengan babat 

hutan dan bakar. Sedangkan musim hujan berlangsung pada bulan November-

bulan Juni. Pada musim hujan ini, orang Towe menanam tanaman umbi-umbian 

pada kebun mereka. Meskipun demikian, sebagai daerah hutan hujan tropis, yang 

berada jauh di atas permukaan laut, acapkali musim hujan dan panas menjadi 

tidak menentu.  Karena itu, dalam hal membuka kebun dan menanam, orang suku 

Towe menyesuaikan dengan kondisi alam (panas dan hujan), tidak berpatokan 

pada bulan-bulan tertentu.   

Masyarakat suku Towe mengenal dan mempraktikkan pertanian tradisional 

dengan sistem ladang berpindah yang meninggalkan bekas kebun lama (tigim 

wafo). Apabila suatu lokasi telah digarap selama beberapa tahun dan tanah mulai 

kurang subur, maka lahan kebun (wafo) dipindahkan ke tempat yang baru. 

Pekerjaan di kebun dilakukan secara pribadi, di dalam keluarga-keluarga. 

Tanam asli yang dikenal dan ditanam oleh orang suku Towe berupa keladi, 

petatas, pisang, tebu. Orang Towe juga menanam tanaman jangka Panjang seperti 

pinang, buah merah, ketapang, kenari, sukun, matoa, . Tanaman jangka panjang 

sengaja ditanam oleh orang Suku Towe sebagai persiapan untuk bekal hidup bagi 

anak-cucu kelak. Demikian halnya kelak, anak-cucu juga akan menanam untuk 

generasi berikutnya.  

Orang suku Towe bisa memanen hasil kebun setiap saat. Sebab, tanaman 

berupa umbi-umbian, bukan padi atau jagung. Hasil pertanian berupa keladi, 

petatas, pisang dikonsumsi oleh keluarga. Sebagian hasil, dibagikan ke anggota 

keluarga terdekat. Sebagian lagi, bisa dibarter (ditukar) dengan kebutuhan rumah 

tangga. Jenis bahan makanan yang dibarter disesuaikan dengan kebutuhan 



 
61 

keluarga. Misalnya, ada keluarga yang memiliki daging babi, tetapi tidak ada 

sagu, maka daging babi bisa dibarter dengan sagu.  

Selain bercocok-tanam umbi-umbian, orang suku Towe juga berburu babi 

hutan, kasuari, ayam hutan, lao-lao, menangkap ikan dan menokok sagu di dusun. 

Berburu, menangkap ikan dan menokok sagu tidak mengenal musim, dapat 

dilakukan sepanjang tahun. Hasil berburu dan mengambil makanan di dusun, tidak 

untuk konsumsi sendiri, melainkan berbagi dengan anggota keluarga lainnya.  

Secara tradisional, masyarakat suku Towe belum mengenal sistem 

menabung sebagaimana masyarakat modern berupa uang. Menabung dalam arti 

lebih luas tampak pada kebun-kebun dengan tanaman jangka panjang, seperti 

buah merah, pinang, sukun, sagu, dll. Tanaman jangka panjang ini menjadi 

jaminan untuk hidup masa depan anak-cucu. Selain kebun, menabung juga dalam 

bentuk harta kawin dan benda-benda adat, yang dapat digunakan pada saat anak 

akan menikah dan urusan adat lainnya.  

Selain itu, menabung dalam arti sosial secara tradisional sungguh-sungguh 

dihayati dan dilaksanakan oleh orang suku Towe dengan saling berbagi, yang 

menjadi modal sosial dalam kehidupan sehari-hari. Keluarga-keluarga yang 

memiliki hasil kebun atau hasil berburu akan berbagi dengan anggota keluarga: 

bapa mantu, mama mantu, ipar-ipar, dan keluarga lainnya. Demikian halnya, 

pada saat keluarga-keluarga lain memperoleh hasil kebun dan buruan, mereka 

akan berbagi kepada keluarga-keluarga yang pernah berbagi kepada mereka. 

 

4.4.5. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

Masyarakat suku Towe memiliki ikatan kekeluargaan berdasarkan asal usul 

suku dan masing-masing marga. Bahkan, orang Towe hidup berdampingan 

dengan orang suku Yetfa dan Emem. Selain itu, kekeluargaan juga terbangun 

karena adanya ikatan perkawinan. Melalui perkawinan, terjalin hubungan di 

antara  marga-marga yang ada dalam suku Towe atau dengan suku lainnya.  

Pada zaman dulu, perkawinan (kegekok) menjadi urusan orang tua kedua 

mempelai laki-laki dan perempuan. Otoritas perkawinan ada pada orang tua. 

Pasangan hidup, baik laki-laki maupun perempuan ditentukan oleh orang tua. 

Anak-anak hanya menerima keputusan orang tua.  

Tradisi perkawinan dalam suku Towe menerapkan sistem “kawin tukar.” 

Seorang laki-laki yang akan kawin, ia harus memiliki seorang saudari perempuan 



 
62 

yang akan menjadi istri dari iparnya (saudara laki-laki istrinya). Apabila ia tidak 

memiliki saudari perempuan, maka harta kawin menjadi mahal.  

Proses menuju perkawinan diawali dengan perkenalan. Jauh sebelum 

perminangan, orang tua kedua mempelai sudah saling mempelajari sifat anak-anak 

mereka, berupa sikap hidup, pergaulan dengan sesama. Apabila sikap dan 

pergaulan hidupnya baik, maka pihak laki-laki bisa pergi minang perempuan yang 

menjadi pilihan orang tua laki-laki.  

Siapa yang pergi ke rumah pihak perempuan? Orang tua pihak laki-laki, 

yaitu Bapa dan Mama, tetapi juga Bapa dan Mama serta keluarga bisa mengutus 

Om (paman), Bapa Tua atau Bapa Ade, yang pergi ke rumah orang tua pihak 

perempuan untuk menyampaikan niat mereka terkait rencana menjodohkan anak 

laki-laki dengan anak perempuan mereka. Apabila pihak perempuan menerima 

maksud pihak laki-laki, maka akan diteruskan dengan tahap saling tukar makanan.  

Pada saat pihak laki-laki pergi ke rumah pihak perempuan untuk melamar 

seorang perempuan, maka para utusan itu akan bicara menggunakan bahasa 

perumpamaan atau bahasa kiasan. Misalnya, “Bapa dorang punya pinang ini 

bagus sekali. Saya mau petik. Bapa setuju kah?” Atau menggunakan bahasa 

kiasan lain yang relevan dengan situasi dan kondisi pihak perempuan. Artinya, 

pihak laki-laki tertarik pada anak gadis di rumah ini. Apabila orang tua perempuan 

setuju, mereka akan bilang, “Mau petik kah?” Tetapi, kalau orang tua perempuan 

tidak setuju, mereka akan bilang, "pinang ini masih muda,” atau kalau anak 

gadisnya sudah dilamar, mereka akan bilang, “pinang ini orang sudah pesan.” 

Sedangkan, kalau orang tua pihak perempuan masih mau mempelajari sikap dan 

perilaku calon laki-laki yang akan meminang anak mereka, maka mereka akan 

bilang, “pinang ini baik kah, tidak kah, nanti kita lihat dulu.” Dalam ungkapan 

ini, tersirat makna, anak-anak yang akan dijodohkan diberikan waktu dan 

kesempatan untuk saling mempelajari terlebih dahulu (masa pacaran).  

Apabila kedua bela pihak saling setuju, maka mereka akan menentukan 

waktu selanjutnya untuk acara tukar makanan. Bahan-bahan makanan yang 

disiapkan baik oleh pihak laki-laki maupun perempuan untuk acara tukar makanan 

berupa sagu, umbi-umbian, pisang dan babi. Jumlah makanan harus sama antara 

pihak laki-laki dan perempuan. Misalnya, pihak perempuan menyiapkan lima 

karung sagu, maka pihak laki-laki pun sama, dan seterusnya. Pihak laki-laki 

menyerahkan lima ekor babi dan mengambil lima ekor babi yang telah disiapkan 



 
63 

oleh pihak perempuan, dan seterusnya. Untuk menjaga keseimbangan ini, maka 

ada “orang tengah” (goremete tetwan) yang mengatur agar bahan makanan yang 

disiapkan sesuai/cocok (sama jenis dan jumlahnya) pada hari pesta tukar 

makanan.  

Harta kawin dalam tradisi perkawinan orang Towe berupa uang adat dalam 

bentuk siput dan gelang. Saat ini, harta kawin bisa dibayarkan dengan uang kertas, 

tetapi juga bisa bersamaan, uang adat dan uang kertas.   

Masyarakat suku Towe memegang tradisi perkawinan monogam. Satu laki-

laki kawin dengan satu perempuan. Tetapi, ada pengecualian bagi orang tertentu, 

bisa kawin dua istri, tetapi dengan persetujuan istri pertama! Kalau istri pertama 

tidak setuju, maka seorang laki-laki tidak bisa kawin dengan istri kedua.  

Seorang kaka harus terlebih dahulu kawin. Tidak diperkenankan seorang 

adik kawin lebih dulu dari kakanya. Apabila seorang adik kawin lebih dulu, bisa 

berakibat sial pada diri dan hidupnya. Sistem perkawinan ini, berlaku sama di 

distrik Web, Yaffi, Senggi, Towe dan Kesnar.  

Pada zaman dahulu, orang Towe juga terlibat perang. Peperangan biasa 

dipicu oleh perilaku tidak senonoh seperti ada laki-laki yang bawa lari perempuan. 

Misalnya, orang Yetfa memiliki masalah. Mereka bisa mengundang orang Towe 

untuk membantu mereka melawan musuh. Misalnya, orang Towe bermasalah 

dengan orang Yetfa, maka orang Towe bisa panggil orang Emem atau orang sub 

suku Yetfa tertentu yang menjadi kerabat untuk membantunya. Perang di suku 

Towe tidak bermaksud menguasai tanah atau sumber daya alam dan membunuh 

semua orang, melainkan hanya sebatas pada pihak yang melakukan kesalahan.  

Perang itu bisa dilakukan di rumah pelaku atau di jalan, tidak ada tempat khusus 

untuk perang.  

Penyelesaian perang dengan melibatkan “orang tengah,” (goro mete tetoar) 

yang mengetahui beberapa bahasa, terutama bahasa para pihak yang sedang 

konflik. Biasanya (goro mete tetoar) merupakan anak peranakan dari para pihak 

yang sedang berperang itu. Ia akan berusaha mendamaikan pihak-pihak yang 

sedang berperang. Ia bertemu dengan pihak korban dan pelaku. Ia mendengarkan 

tuntutan korban, misalnya ganti rugi dengan benda adat atau perempuan, 

kemudian menyampaikannya kepada pelaku.  

Saat ini perang sudah tidak terjadi lagi. Kalau ada permasalahan internal 

keluarga diselesaikan di meja adat dalam keluarga keret (marga), kalau tidak bisa 



 
64 

diselesaikan maka dibawa ke pemerintah kampung, tetapi kalau masalah serius, 

misalnya pembunuhan pemerkosaan, maka dibawa ke aparat hukum. 

 

4.4.6. Sistem Kepemimpinan 

Masyarakat suku Towe memiliki struktur kepemimpinannya sendiri. Ada 

kepala suku Towe, yang dikenal sebagai “orang besar” (mendibna), yang dipilih 

(diangkat) oleh marga-marga. Ia memiliki kemampuan kepemimpinan, jago 

perang. Apabila seorang mendibna sudah berusia lanjut (tua) dan tidak dapat 

menjalankan lagi tugas-tugasnya, maka akan dilakukan pergantian. Ada pula, 

kepala suku keret (marga-marga), yang dipilih (diangkat) oleh anggota sukunya.  

Saat ini, kepemimpinan adat masyarakat suku Towe, berupa kepala suku 

yang di angkat oleh marga-marga yang ada untuk melindungi seluruh orang suku 

Towe. Ia bertugas menjaga orang Towe dengan seluruh hak miliknya, berupa 

dusun alam. Ia tidak bertindak menguasai dusun, tetapi menjaganya. Misalnya, di 

satu distrik Towe, ada satu orang kepala suku, yang bertugas melindungi orang 

Towe dan hak-haknya seperti hak atas tanah, dusun dan hasil alam seperti kayu. Ia 

juga mengumpulkan kepala suku keret dan memberikan arahan terkait 

perlindungan terhadap hak-hak ulayat pada setiap marga agar tidak ada orang dari 

luar masuk.  

Saat ini, sehubungan dengan adanya pemerintahan formal, maka kepala 

kampung juga berperan dalam menjaga wilayah adat orang suku Towe, sesuai 

dengan kampungnya masing-masing.  

Ada kepala suku marga (keret) yang melindungi marganya masing-masing. 

Kepala suku keret adalah anak tertua dalam marga yang bersangkutan. Misalnya, 

marga Wellip, orang tertua dari marga tersebut akan menjadi kepala suku (keret) 

Wellip, dan seterusnya. Baik kepala suku Towe maupun kepala marga (keret) 

berperan melindungi suku dan marga masing-masing agar setiap warga suku 

Towe dan marga-marga yang ada di dalamnya terlindungi dan hak-hak serta 

kewajiban-kewajibannya tetap terjaga.  

Seorang kepala suku, sekaligus kepala perang, yang bertugas melindungi 

anggota suku dari musuh apa pun yang datang dari luar. Dalam melaksanakan 

tugas-tugasnya, seorang kepala suku memiliki orang-orang tertentu yang bertugas 

untuk urusan kesehatan, ekonomi, dan lain-lain. Orang-orang tersebut, ada di 

setiap marga-marga yang menjadi tanggung jawabnya itu.  



 
65 

Saat ini, seiring perkembangan dan kehadiran pemerintah, maka di tingkat 

distrik ada kepala suku yang dikenal dengan dewan adat suku (DAS), menjaga 

keseluruhan manusia dan alam dusun di tingkat distrik, kemudian di setiap 

kampung ada kepala suku keret (masing-masing) marga. Keberadaan kepala suku 

untuk menjaga dan melindungi manusia dan alam dusun milik orang suku Towe. 

Dengan demikian, orang tidak bisa mencaplok hak milik orang suku Towe.  

Seorang kepala suku juga harus memenuhi kriteria usia (orang tua), 

mengetahui silsilah suku, batas-batas wilayah setiap marga. Hal ini sangat 

penting, karena kalau ia tidak memiliki pengetahuan, maka ketika terjadi 

perselisihan, ia tidak bisa mengurus/menjawab permasalahan tersebut. 

 

4.4.7. Kelompok Kepentingan (Interest Group)  

Secara spesifik, tidak tampak kelompok-kelompok kepentingan yang 

menonjol dalam suku Towe. Saat ini, masyarakat adat suku Towe sedang 

berupaya menjaga wilayah adatnya dari ekspansi dan eksploitasi sumber daya 

alam terutama kayu besi. Selain itu, masyarakat adat juga sedang menjaga 

wilayahnya dari perburuan binatang endemik seperti burung Cenderawasih. Selain 

itu, ada pula dugaan penangkapan ikan di kali Towe, yang tidak terkontrol.  

Hal yang memprihatinkan terjadi dominasi ekonomi orang pendatang. Di 

depan kios, toko, orang pendatang jual sirih, pinang, sagu, yang membuat orang 

asli tersingkir. Orang asli Papua membawa hasil kebun untuk jual di kota, tetapi 

tidak laku karena didominasi oleh orang pendatang. Karena itu, perlu ada 

kebijakan khusus untuk melindungi ekonomi orang asli Papua di Keerom. 

 

4.4.8. Sistem Kepercayaan, Seni dan Hukum 

Pada masyarakat suku Towe terdapat sistem kepercayaan tradisional. Orang 

Towe meyakini adanya tempat keramat [(mnge tefa, mnge (marah; tefa (tempat, 

alam, tanah)] yang terdapat di gua, pohon besar, kolam/telaga ada roh leluhur, 

arwah leluhur yang tinggal sehingga orang tidak bisa merusak atau lalu lalang di 

situ. Setiap marga memiliki tempat keramatnya sendiri di dusun masing-masing. 

Pemilik tempat keramat harus sering datang ke tempat keramatnya supaya roh 

leluhur dapat mengenalinya, berbicara dengan roh leluhur minta bantuan, 

perlindungan. Roh leluhur diyakini tinggal di tempat keramat dan menjaga dusun, 

sehingga kalau ada orang yang memiliki niat jahat merusak dusun, atau 



 
66 

mengambil makanan, mencuri, maka roh leluhur akan marah dan orang tersebut 

bisa kena musibah atau sakit.  

Misalnya, orang yang melakukan pelanggaran di tempat-tempat keramat dan 

terkena musibah atau sakit, maka harus melaksanakan upacara penyembuhan. 

Caranya, tetua adat atau pemilik tempat keramat (orang yang mengetahui cara 

berbicara dengan roh leluhur), datang ke tempat keramat, berbicara minta maaf, 

kemudian mengambil tanah, lumut atau air dan diberikan kepada orang yang sakit. 

Dengan cara seperti ini, orang yang sakit itu bisa sembuh.   

Sejak zaman dulu, orang tua telah percaya kepada roh-roh leluhur yang 

tinggal di tempat-tempat keramat. Tuhan, Sang Pencipta menghadirkan “dokter 

hutan” yang bertugas menyembuhkan orang sakit. Roh-roh leluhur, masuk 

menjelma di dalam tubuh manusia, dan menyampaikan tentang sakit-penyakitnya 

dan menyembuhkan orang sakit itu.  

Sistem kepercayaan orang Towe bermuara pada pengakuan dan 

penghormatan terhadap hak-hak milik sesama. Sistem kepercayaan ini cocok 

dengan ajaran yang dibawa oleh agama Misi, yaitu Sepuluh Perintah Allah. 

Misalnya, tidak boleh mencuri, tidak boleh mengganggu orang punya istri, dll. 

Dulu, kalau orang melakukan pelanggaran, maka hukumnya panah (bunuh).  

Setelah agama Misi Katolik masuk ke wilayah suku Towe, maka saat ini 

orang Towe memeluk Agama Katolik. Sebagian lainnya memeluk agama 

Protestan, jemaat GIDI.  Hari Minggu sangat dihormati dan tidak ada aktvitas 

pekerjaan pada hari tersebut.  

Selain kepercayaan, orang Towe memiliki sistem pengetahuan terkait 

dengan pemanfaatan alam untuk menjaga kesehatan. Sampai saat ini pun, kalau 

obat medis tidak bisa menyembuhkan, maka orang Towe menggunakan daun-

daun alam. Misalnya, daun gatal untuk mengurangi sakit nyeri, panas tinggi. 

Orang Towe juga memiliki benda-benda seni seperti tifa, motif ukiran, 

nyanyian adat dan tarian. Nyanyian/syair adat dan motif ukiran menggambarkan 

relasi manusia dengan alam dan leluhur, karenanya bersifat sakral. Ada larangan 

bagi anak-anak, supaya tidak boleh menyentuh motif ukiran tertentu di mata 

panah. Ada hal-hal rahasia, termasuk di dalam karya seni yang tidak boleh 

diketahui oleh khalayak Umumnya, karya seni ini ditampilkan pada saat pesta-

pesta adat atau upacara-upacara adat, yang digelar di rumah adat dan juga di 

lapangan terbuka.  



 
67 

Dalam sistem pengetahuan dan kepercayaan orang Towe, setiap upacara 

dilakukan sesuai dengan kebutuhannya. Misalnya, upacara adat untuk 

penyembuhan memiliki caranya sendiri, yang dilakukan oleh orang yang memiliki 

keahlian menyembuhkan orang sakit atau “dokter adat.”  

Aturan hukum dalam tatanan masyarakat adat suku Towe meliputi aturan 

perkawinan (kegekok), termasuk larangan selingkuh, pemerkosaan. Selain itu ada 

pula aturan adat terkait kepemilikan hutan dusun dan mencari makan, berkebun 

hanya di dusun milik masing-masing. Larangan-larangan yang sangat tegas dalam 

adat suku Towe yaitu tidak boleh melakukan pencurian, pemerkosaan, bawa lari 

orang punya anak perempuan dan melanggar batas-batas dusun. Apabila orang 

melanggar aturan-aturan adat ini, maka sanksinya berupa panah/bunuh (seram). 

Pada saat ini, kalau terjadi pelanggaran-pelanggaran adat, maka 

permasalahan tersebut dibicarakan di dalam keluarga bersama tetua adat di marga 

masing-masing untuk penyelesaiannya. Tetapi, kalau tidak bisa diselesaikan, 

maka akan dibawa ke pemerintah kampung dan pihak Gereja. Apabila di 

pemerintahan kampung dan pihak Gereja juga tidak bisa diselesaikan, maka 

dibawa ke polisi (aparat penegak hukum).  

Saat ini, aturan adat yang telah hilang dan tidak lagi dipraktekkan yaitu 

panah/bunuh (seram) pada saat terjadi pelanggaran adat pemerkosaan, kasih hamil 

orang punya anak, pencurian, pelanggaran batas dusun. Saat ini, apabila terjadi 

pelanggaran-pelanggaran tersebut, maka sanksi yang diberikan berupa bayar 

denda, atau urusan di kantor polisi atau kalau seorang laki-laki menghamili 

seorang perempuan, maka dia harus bertanggung jawab menikahinya! 

Peradilan adat dalam hidup masyarakat suku Towe tidak spesifik seperti 

pengadilan formal Negara. Pada masyarakat suku Towe, apabila terjadi 

pelanggaran, maka tetua adat akan memanggil pelaku dan korban untuk 

menyelesaikannya di meja adat. Proses penyelesaian permasalahan ini melibatkan 

anggota marga dari kedua bela pihak. Biasanya proses penyelesaian permasalahan 

bermuara pada pembayaran denda sesuai jenis pelanggaran yang telah dilakukan 

oleh pelaku. Pelaku dan anggota keluarga marga mengumpulkan harta secara 

bersama-sama dan melakukan pembayaran denda kepada korban. Pada proses 

pembayaran denda adat harus disaksikan oleh semua warga masyarakat kampung. 

Barang-barang yang digunakan untuk pembayaran denda berupa gelang adat 

(pefa) babi hidup (yefe) dan saat ini bisa berupa uang.  



 
68 

Dalam pandangan orang suku Towe, permasalahan perlu diselesaikan 

secara adat. Apabila permasalahan besar dan berpengaruh pada kepentingan 

masyarakat luas, maka harus diselesaikan secara hukum (dibawa ke aparat 

penegak hukum). 

 

4.4.9. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Nunuwei 

Pada masyarakat suku Towe kepemilikan tanah (kwar) bersifat kolektif 

dalam marga (keret). Setiap marga memiliki tanah dan dusun (twami). Batas-batas 

wilayah dusun berupa batas alam, seperti kali/sungai (eye) dan gunung. Setiap 

marga mengetahui batas-batas wilayah berdasarkan cerita turun-temurun dari 

leluhur dan orang tua. Orang suku Towe percaya bahwa sejak penciptaan, setiap 

marga telah mendapatkan pembagian hak atas dusun. Mereka hanya boleh hidup, 

berkembang-biak, mencari makan, berburu dan membuka kebun, memelihara dan 

melestarikannya di atas tanah dusun miliknya.  

Kepemilikan dusun berada di setiap marga. Kemudian, di dalam marga ada 

beberapa keluarga, maka masing-masing keluarga mendapatkan bagian dusunnya 

sebagai tempat untuk mencari makanan, berkebun dan lain-lain. Saat ini, 

mengingat semakin berkembangnya jumlah orang, maka kepemilikan dusun 

digunakan bersama-sama. Misalnya, seorang Bapa memiliki tiga anak laki-laki. Ia 

membagi bagian dusunnya kepada tiga anak laki-lakinya. Ketiga anak laki-laki 

itu, memiliki banyak anak, maka tidak bisa dibagi lagi, sehingga anak-anak 

memanfaatkan dusun secara kolektif sebagai tempat mencari makan dan berburu.   

Pemanfaatan tanah dusun dalam kontrol dan sepengetahuan kepala suku 

marga (keret) dan kepala suku Towe. Kepala suku Towe bertugas menjaga tanah 

wilayah adatnya secara keseluruhan. Ia dibantu oleh masing-masing kepala keret. 

Saat ini, untuk melindungi tanah dan dusun di setiap kampung, maka melibatkan 

kepala suku kampung (kepala suku setiap keret), terutama dalam menjaga batas-

batas wilayah dusun supaya orang tidak masuk ke wilayah orang lain. Dengan 

demikian, tidak terjadi saling klaim batas wilayah atau saling mencaplok dusun di 

antara marga-marga yang ada pada masyarakat suku Towe atau dengan marga-

marga dari suku lain.  

Masyarakat pemilik tanah dusun akan mencari makanan, berupa sagu yang 

hidup di daerah rawa (wetfing) atau binatang buruan, tidak dikonsumsi sendiri, 



 
69 

melainkan selalu berbagi dengan anggota marga yang ada di sekitar tempat 

tinggalnya.  

Apabila ada orang dari luar marga, yang mau masuk mengambil makanan di 

dusun yang bukan hak miliknya, harus terlebih dahulu memberi tahu atau 

meminta izin kepada pemilik dusun. Apabila seseorang tidak meminta ijin terlebih 

dahulu sebelum masuk ke dusun yang bukan hak miliknya dianggap pencuri. 

Pencurian dapat memicu konflik (gesekan) dalam kehidupan bermasyarakat dalam 

kehidupan masyarakat suku Towe.  

Misalnya, seseorang bisa masuk ke dusun milik iparnya atas ijin dari 

iparnya itu, kalau tidak ada ijin, maka ia tidak bisa masuk. Apabila diizinkan, ia 

akan membuka kebun atau berburu dan hasilnya harus dibagi dengan pemilik 

dusun. Hal ini juga berlaku pada tanaman jangka panjang. Ia tanam, kemudian 

pergi, setelah sekian tahun, tanaman jangka panjang itu berbuah, ia dapat memetik 

hasilnya, meskipun bukan dusun miliknya, tetapi hasil itu harus dibagi dengan 

pemilik dusun.  

Apabila ada orang  yang masuk ke dusun orang lain tanpa izin, maka 

dianggap ilegal (pencuri).  

Seiring dengan kehadiran pemerintah, maka ada tanah ulayat yang diberikan 

kepada Negara untuk pembangunan fasilitas umum seperti kantor pemerintahan 

kampung, dll. Tanah diberikan oleh marga pemilik tanah dengan ukuran panjang 

dan lebar yang sangat jelas. Apabila tanah dimaksud merupakan  milik beberapa 

marga, maka marga-marga tersebut akan menyepakatinya, kemudian 

menyerahkan kepada pemerintah. Pemerintah tidak boleh membangun lebih dari 

tanah yang diberikan.  

Saat ini, suku orang Towe belum memiliki peta wilayah adat. Setiap 

marga mengetahui batas-batas wilayah kekuasaannya, tetapi belum ada peta 

formal, yang menggambarkan wilayah adat orang suku Towe. 

 

4.5. Profil Suku Yetfa/ Saitugar/ Webma 

4.5.1. Sejarah Asal Usul 

Towe memanggil orang Yetfa dengan sebutan Saitugar, Sedangkan orang 

Yetfa menyebut orang Towe dengan sapaan Webma.  

Orang Yetfa merupakan suku terbesar yang persebarannya sampai di 

Mamberamo, Batom, distrik Mupinop, Apoi dan Trablo, di Pegunungan Bintang, 



 
70 

Papua New Guinea (PNG), distrik Web dan Senggi. Ada kesamaan tradisi dan 

adat dengan suku-suku lain, yang tampak pada benda-benda seperti busur (fena) 

berbentuk bulat, tidak lebar, tali dua dan panjang; pakaian adat berupa cawat 

perempuan yang bagian depannya pendek, dan bagian belakang panjang sampai di 

lutut, sedangkan laki-laki pakai koteka (sa) pendek. Pakaian adat orang suku 

Yetfa sama dengan orang suku Dra, Emem, Towe sampai di Senggi.   

Marga-marga orang suku Yetfa meliputi Kelami, Mus, Yao, Del, Ketmi, 

Kur, Tago, Pumi, Separ, Sekai, Tao, Riret, Manti, Kombe, Bene, Kuai, Ariaro, 

Klui, Ufa. Marga yang besar yaitu marga Kelami ada di kampung Tefornes, Towe, 

Bias, Niliti. 

Marga-marga berasal dari kisah kejadian (penciptaan). Setiap marga 

memiliki kisah kejadiannya sendiri. Setiap marga sudah mengetahui tempat 

kejadiannya. Tempat kejadian itu ada dan bisa ditemukan sekarang. Misalnya, 

marga Mus kisahnya terjadi air bah membentuk telaga dan di dalam telaga itu ada 

rumah yang dulu ditempati leluhur dan dihancurkan oleh air bah. Sampai saat ini, 

kayu dan rumah masih ada di dalam telaga itu.  Mus artinya, ”langsung dari 

langit hancurkan!” karena orang potong cicak. Orang lain tidak bisa masuk ke 

tempat keramat ini.  

Contoh lain, misalnya marga Kelami. Tempat kejadian ada sagu, kebun tua 

masih ada. Marga Yao dari api.  

 

4.5.2. Bahasa dan Persebaran 

Masyarakat suku Yetfa di distrik Towe menggunakan satu bahasa yaitu 

bahasa Yetfa dalam kehidupan sehari-hari. Meskipun demikian, ada tiga sub suku, 

yang memiliki bahasa daerah sendiri yaitu bahasa Tefalma. Orang Tefalma 

berbicara dalam bahasa Tefalma dan bahasa Yetfa. 

Distrik Towe, khususnya kampung Towe Atas dan kampung Yember 

menggunakan bahasa Nunuwei, tetapi mereka juga tahu bahasa Yetfa. Demikian 

halnya, orang Yetfa juga tahu bahasa Nunuwei. Milki dan Niliti. Ketiga bahasa 

digunakan oleh warga masyarakat dalam pergaulan di antara sesama sukunya. 

Sedangkan, dalam pergaulan yang lebih luas dalam kehidupan sehari-hari, ketiga 

sub suku tersebut menggunakan bahasa Yetfa. 

Kampung Tefornes berada dalam dua distrik, yaitu distrik Towe, kabupaten 

Keerom dan distrik Murkim, kabupaten Pegunungan Bintang.  



 
71 

Kita dapat melihat beberapa kata dalam bahasa Yetfa berikut ini. Keladi 

(ma), singkong (kai), pisang (mof), petatas (klengkai), sagu (ya), buah merah 

(tao), sayur gedi (kles), sayur paku (letnus), sayur genemo (dou), pinang (fit), sirih 

(salme), sukun (sibil). Babi (bat), kanguru pohon (primbat), kasuari (kwali), buaya 

(dupnel), ayam hutan (dotena), cenderawasih (tengaf). Khusus untuk soa-soa ada 

empat jenis yaitu, soa-soa besar seperti komodo yang hidup di atas pohon (losai), 

besar seperti buaya, gigi seperti anjing, bisa makan babi hutan, hidup di tanah dan 

pohon, bisa gali sarang burung maleo dan makan, bisa kejar manusia; soa-soa 

ukuran kecil warna kuning (priprat), hanya orang tertentu yang bisa lihat, seperti 

bunglon, warna bisa berubah-ubah; soa-soa yang hidup di air kali (krike), dan soa-

soa yang hidup menempel di bawah pohon kayu (yawalgra). Buaya (dupnel), 

cenderawasih (tengaf). Ada tempat bermain cenderawasih. Pada saat menjelang 

pesta, orang tangkap cenderawasih secara alamiah dengan kurungan. Ayam hutan 

(dotena). Binatang yang paling berharga bagi orang suku Yetfa adalah 

cenderawasih dan soa-soa kuning. Rokok (senel).  

 

4.5.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman 

Orang suku Yetfa membangun pemukiman, tempat tinggal di wilayah 

dusunnya, yang telah diwariskan turun-temurun dari nenek moyang sampai saat 

ini, tidak bisa membangun di sembarang tempat. Orang Yetfa tidak bisa 

membangun pemukiman di dusun milik orang lain. Dalam membangun rumah, 

orang Yetfa melihat kondisi tempat, seperti arah angin, udara segar, di atas bukit 

suaya bisa menikmati pemandangan, keamanan. 

Orang Yetfa mengenal tiga jenis rumah tinggal. Pertama rumah adat, 

berbentuk rumah payung (rumah bulat), dikenal dengan nama Yamainam. Ujung 

bubungan tajam, sehingga bisa taruh kepala babi. Rumah Yamainam terbuat dari 

atap daun sagu, dinding terbuat dari kulit kayu dan lantai dasarnya dari kulit kayu. 

Kedua, rumah biasa, berbentuk dua air, memanjang (nggaili latnam). 

Rumah ini terbuat dari atap daun sagu dan dinding terbuat dari kulit kayu.  Rumah 

ini berfungsi sebagai rumah tempat tinggal keluarga. Ketiga, Rumah terbuat dari 

daun nibun, digunakan untuk tempat tinggal. Rumah ini disebut rumah kasuari 

(kwalinam) karena bentuknya seperti kasuari.  

Rumah adat (Yamainam) berfungsi sebagai tempat pelaksanaan upacara-

upacara penting dalam kehidupan orang Yetfa. Ada tiga jenis upacara adat yaitu 



 
72 

pertama, dansa panjang (sorwal), dilaksanakan di halaman rumah adat. Misalnya, 

pada saat upacara pernikahan, mengundang suku lain untuk bunuh babi dan 

makan bersama. Kedua, dansa pendek (liwal) berlangsung di lokasi rumah adat, 

dalam pesta pernikahan, pesta bunuh babi. Ketiga, dansa di dalam rumah 

(namwal). Khusus pertunjukan “dokter hutan” (kelainel), dansa pembayaran mas 

kawin, pesta bunuh babi.  

Laki-laki dan perempuan terlibat dalam pesta dansa. Perempuan 

mengenakan cawat dan menari sesuai irama dansa. Pada pesta dansa ini, laki-laki 

pukul tifa dan perempuan menari.  

 

4.5.4. Matapencaharian Hidup 

Mara pencarian hidup orang suku Yetfa yaitu mengambil dari alam 

(meramu). Mereka pergi ke dusun untuk berburu babi hutan. Dalam berburu, 

mereka menggunakan anjing. Pada saat berburu mereka menggunakan busur dan 

panah, yang sebelum digunakan dilakukan upacara adat dengan menggosok darah 

babi pada busur itu. 

Pada waktu berburu, orang suku Yetfa tidak bisa membunuh sembarang 

binatang. Orang suku Yetfa hanya membunuh binatang yang ada di darat, seperti 

babi (bat), kanguru pohon (primbat), kasuari (kwali). Orang suku Yetfa tidak bisa 

tembak burung. Mereka meyakini burung menjaga alam. Orang suku Yetfa juga 

menangkap ikan (dam). Biasanya mereka menangkap ikan menggunakan akar 

tuba.  

Selain berburu, orang Yetfa juga menebang dan menokok sagu (ya). Laki-

laki  menebang pohon sagu dan menokok, kemudian perempuan yang ramas sagu.  

Kemudian, tepung sagu dibungkus dan direndam di dalam air. Sagu ini bertahan 

cukup lama.  

Selain mengambil dari alam, orang suku Yetfa juga membuka kebun (me) 

dengan sistem ladang berpindah-pindah. Mereka menanam tanaman jangka 

panjang seperti buah merah (tao), pinang (fit), sukun (sibil), sagu (ya). Selain itu, 

mereka menanam umbi-umbian seperti keladi (ma), singkong (kai), pisang (mof), 

petatas (klengkai), sagu (ya). Sayur yang ditanam yaitu sayur gedi (kles) dan 

genemo (dou) dan mengambil sayur paku (letnus). Pada saat membuka kebun 

mereka memilih tanah yang subur, tanpa merusak alam, tidak menebang semua 



 
73 

pohon. Orang suku Yetfa mempraktikkan sikap berbagi. Hasil berburu dan hasil 

kebun selalu dibagi dengan keluarga kerabat, tidak pernah dikonsumsi sendiri. 

Berkebun tak mengenal musim, karena tanaman yang ditanam adalah umbi-

umbian dan tanaman jangka panjang. Meskipun demikian, orang suku Yetfa 

mengenal musim panas dan hujan dari tanda alam berupa pohon dan buah-buahan. 

Misalnya, pohon berbunga dan berbuah, berarti musim hujan (ketkai). Pada saat 

buah-buahan mulai tua, maka musim hujan berhenti, berganti ke musim panas 

(ketno).  

Selain itu, pada saat tanam buah merah (tao), ada dua jenis burung, burung 

besar (kratka) dan kecil (tateron). Kalau burung datang berarti, musim buah 

merah. Musim buah merah satu tahun hanya satu kali.  

Orang suku Yetfa menggunakan matahari (menel) sebagai penanda waktu. 

Matahari sudah siang, maka istirahat. Saat sore, mereka akan mulai bekerja lagi. 

Pada saat berburu, tidak pakai waktu, berjuang sampai dapat binatang. Bahkan 

orang suku Yetfa bisa berburu malam pada saat bulan (lir manel) terang.  

Orang suku Yetfa juga mengenal tanaman asli yaitu pohon beringin (rao), 

kayu besi (sar) dan jenis kayu yang keras, tidak bisa busuk (plelio dan murwei). 

 

4.5.5. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

Orang suku Yetfa, membangun kekerabatan melalui perkawinan. Bentuk 

perkawinan yang diterapkan pada orang suku Yetfa yaitu “kawin tukar” (omamam 

teteya). Seorang laki-laki yang mau kawin harus memiliki saudari perempuan. 

Apabila tidak memiliki saudari perempuan, maka tidak bisa kawin.  Dengan 

kawin tukar, harta kawin bisa berkurang. 

“Kawin tukar” memiliki keunggulan yaitu masing-masing “baku ikat” tidak 

bisa baku lepas. Artinya, masing-masing orang saling menjaga istrinya, tidak ada 

perceraian atau bikin susah.  Seorang laki-laki tidak akan bikin susah istrinya, 

karena dia pikir saudari perempuannya sendiri yang kawin dengan saudara dari 

istrinya.  

Sistem “kawin tukar” juga bermakna “dapur yang kosong” karena saudari 

perempuan kawin ke luar, terisi kembali dengan kehadiran perempuan yang 

merupakan saudari dari laki-laki yang kawin dengan saudari perempuannya. Ia 

akan melakukan tugas-tugas dari saudarinya, mencuci, memasak, memperhatikan 

orang tua, dll.  



 
74 

Seorang laki-laki orang suku Yetfa bisa kawin lebih dari satu istri, bisa dua 

atau tiga istri. Istri kedua atau ketiga pun bisa dengan “kawin tukar” sehingga 

menjamin keberlangsungannya karena masing-masing pihak saling terikat. 

Seorang laki-laki Yetfa yang kawin lebih dari satu istri akan menjaga keluarganya 

sebaik-baiknya. Harta kawin berupa gelang adat dari siput (kerang laut).  

Proses perkawinan dalam suku Yetfa tidak sembarang. Hanya orang tua 

yang bisa menentukan jodoh bagi anak-anaknya. Apabila, seorang pemuda hendak 

kawin, maka orang tuanya akan pergi ke rumah orang tua pihak perempuan untuk 

mengurus pernikahan mereka. Saat ini, orang suku Yetfa harus lebih ketat lagi 

menerapkan “kawin tukar” supaya tidak terjadi kawin cerai dan perselingkuhan, 

dll.  

Orang suku Yetfa pada zaman dulu hidup tertib, tidak ada kasus 

pemerkosaan, tidak ada kawin-cerai. Orang setia pada satu istri, atau dua istri atau 

tiga istri, tidak ada perselingkuhan dan perceraian. Tetapi, saat ini semakin 

memudar karena kawin-cerai, anak-anak melakukan seks bebas. 

Selain perkawinan, cara membangun kekerabatan adalah dengan saling 

mengundang untuk pesta adat. Masing-masing pihak akan menyiapkan makanan, 

kemudian saling tukar makanan dan melakukan dansa. Untuk acara semacam ini, 

ada orang khusus yang menjadi penghubung di antara kedua bela pihak. Makanan 

yang disiapkan berupa daging, ikan, sagu. Pada hari pesta, orang datang ke tempat 

pelaksanaan pesta dan dansa di dalam rumah dan juga di halaman di tanah. Pesta 

bisa berlangsung bisa sampai empat hari.  

Kekerabatan dalam suku Yetfa mengikuti garis keturunan ayah. 

Kekerabatan ini tersebar ke beberapa wilayah kampung karena faktor 

perkawinan. Lama kelamaan marga berkembang dari satu kampung ke kampung 

lain. Misalnya, orang marga Kelami, ketika pergi ke Web, dia diterima karena 

ada keluarganya di sana. 

Marga-marga orang suku Yetfa tersebut menempati kampung-kampung di 

distrik Towe, sebagai berikut:   

 

No. Kampung Marga 

 Suku Yetfa 

1. Kampung Terfones Kelami (belut, sebutan asli Kosopen), 

Separ (sebutan asli Yamsopen), Sekai 

(sebutan asli Kipen), Kri (Prisipen), Kur 



 
75 

(Taospen), Dao (Lenampen), Mus, Dela, 
Viki, Klai 

2. Kampung Lules Ketmi, Taku, Uha  

3. Kampung Pris Yao, Kri, Fengla, Kur 

4. Kampung Bias Kelami, Murkim, Ani 

 Suku Towe (Nunuwei) 

5. Towe Atas Waki, Kenai, Keyau, Korem 

6. Kampung Towe Hitam Kelami, Mus, Waki, Kenai, Songge 

7. Kampung Yember Yeplep, Kayau, Kenai 

 Sub suku Tefanma, Murkim dan Inisne 

8. Kampung Tefalma 2 sub suku 

Tefanma (Sembramdela) 

Bene, Krui, Manti, Kluwi (burung), Rilef 

9. Kampung Milki sub suku 

Murkim 

Pumi, Temtop, Uma, Belpo, Yao, Fengla 

10. Kampung Niliti sub suku Inisne Ariaro, Aisi, Biksi, Kuai, Sikofre 

 

 

4.5.6. Sistem Kepercayaan, Pengetahuan, Seni dan Hukum 

Orang suku Yetfa tidak bisa menyebut nama sang Pencipta, karena 

kekuasaan-Nya yang tinggi. Orang Yetfa tidak bisa menyebut Sengrali, sang 

Pencipta, Tuhan Allah. Ia adalah “Bapa yang Besar di Atas” (Awa sal). Orang 

suku Yetfa tidak bisa menyebut nama itu sembarang, kecuali dalam hal-hal 

penting dan mendesak, misalnya mau pergi berburu, bisa meminta pertolongan-

Nya.  

Orang suku Yetfa meyakini bahwa ada tempat keramat (imiason kaso), 

tempat tinggal orang tua yang sudah mati, roh leluhur. Roh leluhur ini menjaga 

tanah dusun. Kalau ada orang dari luar masuk berburu, tanpa ijin, roh bisa masuk 

di dalam babi dan gigit orang yang masuk di dusun itu.   

Ada juga “dokter hutan” bertugas mengobati dan menyembuhkan orang 

sakit. Manusia biasa, tetapi bisa melihat dua alam. Ia dikenal juga dengan istilah 

“mata dua” (daisel yinel). Dia bisa melihat gangguan iblis atau roh-roh yang 

menyusahkan, roh jahat yang menyiksa orang. Ia juga bisa mencegah iblis, setan 

bikin susah orang. Setiap kampung memiliki “dokter hutan,” (kelainel) dan pada 

waktu yang telah ditentukan untuk dansa adat dan panggil roh-roh, mereka akan 

berkumpul, sekitar 20-an orang. Kemudian, mereka dansa dan memanggil roh-

roh.  



 
76 

Pada mulanya orang tua dan leluhur tidak mengenal firman Tuhan, karena 

tidak ada kontak dengan dunia luar. Orang tua mulai kenal firman Tuhan, 

misionaris di PNG. Mereka mulai kenal misionaris dan mengenakan pakaian.  

Dalam kehidupan orang suku Yetfa tidak mempraktekkan ilmu hitam. 

Apabila ada permasalahan, acapkali mereka saling mengundang kerabat dan pergi 

bunuh terang-terang. Tetapi, pada tahun 1999, ada dua orang belajar ilmu hitam di 

Batom, kali Sepik, dan keduanya sudah meninggal karena telah mengorbankan 

nyawa orang lain.  

Saat ini, orang Yetfa menganut agama Katolik dan Protestan, jemaat GIDI. 

Khusus kampung Towe, Towe Atas dan Yember beragama Katolik. Kampung 

Tefornes, Bias, Milki, Lules merupakan jemaat GIDI.  

Orang suku Yetfa memiliki pengetahuan terkait sakit penyakit dan proses 

penyembuhannya. Ada obat alam yang biasa digunakan tatkala orang sakit. 

Misalnya, orang suku Yetfa menggunakan daun gatal (kus) untuk mengobati sakit 

kepala. Ada pula daun khusus yang ditempel di tubuh saat badan panas 

(senggerelamai).  

Selain itu, orang suku Yetfa juga memiliki karya seni berupa hiasan budaya, 

yang dianyam oleh perempuan (sai) menggunakan manik-manik hutan (plem) dan 

dipakai melingkar di badan, yang dapat dipakai oleh laki-laki dan perempuan. Ada 

juga hiasan yang dianyam menggunakan daun buah merah hutan (molmen). Selain 

anyaman, ada pula kalung (folpap), yang terbuat dari rotan dan tali hutan (lo). 

Orang suku Yetfa juga memiliki karya seni berupa tifa. Tifa dibuat oleh 

laki-laki menggunakan tiga jenis kayu, yaitu kayu mir, yang bisa tumbuh di 

pinggir kali. Kayu kerapep yang biasa tumbuh di gunung. Kayu matoa (wel).  Ada 

ukiran motif di setiap  tifa.  Karya seni lainnya adalah lagu/nyanyian (wal). 

Kegiatan-kegiatan seni dilakukan pada saat pesta-pesta adat, pesta perkawinan, 

pesta “dokter hutan.” 

Dalam kehidupan sehari-hari, orang suku Yetfa memiliki aturan adat 

(nosmana kadeo), berupa hukum-hukum adat yang dipegang teguh. Orang tua 

dulu sangat disiplin (kaftinel), hati bersih dalam melaksanakan aturan adat itu. 

Aturan adat yang paling penting adalah tidak mengambil orang punya barang 

sembarang (mencuri); tidak perkosa orang punya istri atau anak perempuan! Anak 

perempuan yang hidup dengan orang tua tidak jalan sembarang dengan laki-laki!  



 
77 

Perkawinan adalah sistem “kawin tukar” (omamam teteya) dan masih 

berlaku sampai sekarang. Aturan di dalam rumah adat, tarian adat, hiasan adat 

masih terpelihara.  

Sanksi-sanksi adat yang berlaku pada suku Yetfa tergantung pada jenis 

pelanggarannya. Misalnya, seorang laki-laki memperkosa seorang anak 

perempuan, maka sanksinya kasih kawin mereka. Saudara laki-laki dari 

perempuan yang diperkosa itu akan kawin juga dengan saudari dari pelaku 

pemerkosaan itu. Kalau orang mencuri, maka sanksinya berupa panah (bunuh).  

Saat ini, kalau terjadi pelanggaran adat, misalnya pencurian dan 

pemerkosaan, maka akan diproses secara internal di dalam keluarga dan marga 

(keret), kemudian diputuskan untuk membayar denda, sesuai dengan jenis 

pelanggaran yang terjadi. Dalam menyelesaikan pelanggaran adat ini, tetua adat 

(kepala suku) memegang peranan penting. 

 

4.5.7. Sistem Kepemimpinan 

Sistem kepemimpinan adat pada orang suku Yetfa dikenal dengan sebutan 

kepala suku (franelo). Ia memiliki kemampuan melakukan analisa, memilik 

konsep yang bagus, merangkul semua marga dan mengkoordinir kegiatan-

kegiatan adat. Dia memimpin dalam segala urusan adat dan melindungi orang 

suku Yetfa. Misalnya, dia memerintahkan perang, maka perang! Tetapi, kalau dia 

memerintahkan untuk tidak melakukan sesuatu, maka orang suku Yetfa pun akan 

taat padanya.  

 Seorang franelo dipilih oleh marga-marga yang ada pada orang suku Yetfa 

dan mereka mendengarkan arahan darinya. Ia bertugas juga untuk menjaga orang 

Yetfa dan hak ulayat dari berbagai pihak yang hendak mengganggunya dari luar.  

Sedangkan di marga-marga, kepala suku marga (keret) adalah orang tertua 

yang dapat diwariskan turun-temurun. Tugas dan fungsinya yaitu melindungi 

marga dan menjaga wilayah dusun keret, agar terhindar dari gangguan dan 

pencaplokan. 

 

4.5.8. Kelompok Kepentingan (Interest Group) 

Kelompok kepentingan yang perlu diwaspadai yaitu masuknya orang suku 

lain di wilayah orang suku Yetfa. Misalnya, mereka mau masuk dengan motivasi 



 
78 

mendulang emas pasti akan diusir. Setiap wilayah dusun dijaga oleh masing-

masing marga. Kalau ada pencuri masuk, informasi cepat berkembang.  

Saat ini wilayah suku Yetfa menjadi incaran karena kekayaan alam berupa 

kayu besi dan emas. Maka, setiap orang suku Yetfa tidak mengizinkan orang dari 

luar untuk menambang emas dan menebang pohon kayu besi. 

 

4.5.9. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Yetfa 

Sistem kepemilikan tanah (premia) dalam suku Yetfa berada pada masing-

masing marga (keret). Setiap orang Yetfa hanya boleh masuk, mengambil 

makanan dan membuka kebun di lokasi dusunnya (premia ipnokopmel). Pada 

zaman dulu, orang tua hidup disiplin, tidak ada kasus pencurian. Misalnya, pada 

saat berburu dan panah babi, kemudian babi lari masuk ke orang lain punya 

dusun, maka mesti lapor ke tuan dusun dan bersama-sama tuan dusun masuk dan 

mengejar babi tersebut. Apabila mereka berhasil menemukan babi itu, maka 

mereka membagi dagingnya.  

Demikian halnya, orang tua juga mewariskan sikap disiplin dalam hal tidak 

masuk ke dusun milik orang lain dan mengambil makanan di sana, misalnya 

menebang sagu, dll.  

Orang suku Yetfa bisa mengizinkan orang lain, misalnya ipar, bapa mantu 

membuka kebun di dusunnya, tetapi hanya sebatas bikin kebun, tidak berhak 

memiliki lokasi tersebut.  

Seluruh hutan besar itu sudah ada batas-batas wilayah untuk setiap marga 

(keret). Dusun-dusun itu sudah dibagi sejak zaman nenek moyang sampai saat ini. 

Batas-batas wilayah dusun berupa sungai (ket), urat gunung, pohon besar dan lain-

lain.  Anak-anak tahu persis batas-batas wilayah adat, tanah adat, dusun karena 

orang tua menjelaskannya turun-temurun.  

Orang tua pada zaman dulu sangat disiplin. Mereka tidak memiliki 

pendidikan formal, tetapi tidak melewati orang lain punya batas dusun. Setiap 

marga (keret) hanya masuk ke wilayah dusunnya. Mereka sudah tahu persis 

batas-batas dusun mereka. 

 

 

 

 



 
79 

4.6. Profil Suku Menangki 

4.6.1. Sejarah Asal Usul 

Menangki artinya apa atau kau siapa ? asal usul kejadian awal moyang suku 

Menangki, berlangsung di suatu tempat yang namanya Tuangk. 

Dari Tuangk, ada lima (5) tempat keramat yang terjadi secara berurutan di dusun 

dan disebut sebagai berikut :1). Igur; 2). Ikame; 3). Pwafi; 4). Kyam Yesek; dan 

5). Memi udul.  

Nama asli kampong Skofro adalah Pyami.  

Struktur atau turunan suku Menangki terdiri dari (5) lima marga yaitu : 1). 

Kamar/Sam - Syuma; 2). Krom; 3). Smumi; 4). Be Wangkir; 5). Pyekir; dan 6). 

Boy.  

Dari ke-enam marga yang ada dalam suku Menangki, di bagi lagi menjadi dua 

bagian sesuai tempat tinggal dari marga-marga tersebut.  Marga Kamar, Krom, 

Smumi dan Be Wangkir adalah marga-marga yang tinggal di dataran rendah atau 

yang di kenal juga dengan Purkur (orang dataran). Sedangkan Pyekir dan Boy 

tempat tinggalnya di dataran tinggi, dan di kenal dalam Bahasa Menangki yaitu 

Srer/Srek (Orang di dataran  tinggi/Gunung). 

 

4.6.2. Bahasa dan Persebaran 

Orang menangke tinggal pada kampong Skofro, distrik Arso Timur. Sebagian 

besar penduduk dan wilayah suku Menangke berada di Papua New Guinea yaitu 

pada kampung  Skothjou, Bewan, Bufor, Tapos di Papua Neuw Giunea.  

Dalam berkomunikasi sehari-hari, orang Menangki menggunakan Bahasa Manam 

sebagai bahasa Ibu , Bahasa Pigin (PNG) dan bahasa Indonesia.  

Bahasa Menangke termasuk dalam phylum trans new guinea  

 

4.6.3. Matapencaharian Hidup 

Orang Menganki sejak dahulu hidup dari meramu sagu dan hasil hutan, berburu, 

menangkap ikan serta berkebun.  

Orang Menangki dalam kehidupan tradisional secara turun temurun, 

menggantungkan hidup mereka dengan mata pencaharian sebagai Pemburu 

binatang liar dan Bertani atau bercocok tanam.  



 
80 

Dalam kegiatan mata pencaharian sebagai Pemburu Binatang liar, setiap pemburu 

melengkapi diri dengan alat berburu yang sudah disiapkan seperti busur, anak 

panah. 

Selain berburu binatang liar di hutan, dalam kesseharian kehidupan 

tradiisionalnya, suku Menangki juga menggatungkan hidupnya dengan bertani 

atau bercocok tanam. Umumnya tanaman yang ditanam adalah umbi-umbian 

seperti, Ubi Talas, Ubi jalar, Ubi kayu, pisang, dan lain-lain. 

 

4.6.4. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

Hubungan kekerabatan yang muncul dalam kehidupan tradisional suku Menangki 

adalah karena terjadi perkawinan dengan suku Mannem dan suku-suku yang lain. 

dimana hubungan perkawinan yang ada antar suku, maka muncul kekerabatan 

dan kebersamaan sebagai keluarga. Kekerabatan dan kekeluargaan yang ada 

antara suku Menangki dan suku Mannem serta suk-suku yang lain, dipertahankan 

dan dipegang erat dengan rasa persaudaraan yang sangat tinggi.  

Disisi lain, kekerabatan juga ada antar sesama suku karena memiliki kasamaan-

kesamaan sebagai manusia baik dari sisi silsilah asal-asul dan ras. Tetapi juga 

memiliki kedekatan dan kesamaan karena batasa-batas tanah/lahan. 

Suku menangkai di kampong Skofri terdiri dari 5 marga, yaitu Pieger, Krom, 

Kamar, Woi dan Sumumi. 

Setiap marga memiliki lokasi pemikiman masing-masing yaitu, Marga Pieger 

berasal dari kampong Skothjau dan Bewan, Marga Woi mendiami Kampung 

Bufir, Marga Krom dan Kamar mendiami kampong Skofro serta Marga Sumumi 

mendiami kampong Tapos distrik Bewani, PNG.   

 

4.6.5. Sistem Kepemimpinan 

Orang Menangki menyebut pemimpin adat mereka dengan istilah Nusku Puasa. 

Pola kepemimpinan yang dikenal oleh suku menangki adalah kepala suku, kepala 

perang dan ketua marga.  seorang kepala suku bertangggung jawab atas, 

kesejahteraan dan kemakmuran warga sukunya. Selain kepala Suku, ada juga 

kepala perang sebagai salah satu pemimpin yang bertanggungjawab untuk 

memimpin warga, pemuda suku Menangki ketika didatangi musuh, atau akan 

berperang melawan musuh dari suku yang lain. Dalam situasi perang yang 



 
81 

genting dan berbahaya, seorang kepala suku harus bertanggungnjawab atas 

keselamatan dan keamanan pasukannya. 

 

4.6.6. Sistem Kepemilikan Tanah 

Sistem kepemilikan tanah pada orang menangke sama halnya dengan kelompok-

kelompok suku yang ada di Papua dan Keerom.  

Pola atau system kepemilikan tanah dalam kehidupan tradisional suku Menangki 

bersifat umum untuk masing-masing marga yang ada di dalam wilayah adat suku 

Menangki. Dalam artian tanah atau lahan yang ada itu sudah dibagi dan 

ditetapkan untuk masing-masing marga, tetapi di dalam aturan lisan ini ada 

pengecualian dalam hal berburu, bahwa setiap orang laki-laki/pemburu dalam 

suku Menangki yang hendak mencari dan berburu diijinkan untuk boleh berburu 

memasuki wilayah atau tanah marga lain dalam suku Menangki itu sendiri 

 

4.7. Profil Suku Nyau 

4.7.1. Sejarah Asal Usul 

Asal Mula hadirnya suku Nyau memiliki kisah yang berbeda dengan cerita-cerita 

dari beberapa suku lain yang ada di Kabupaten Keerom. Diakui bahwa sebagian 

suku lain, tentu memiliki mitos yang dipercaya sebagai silsilah adanya suatu suku 

atau rumpun marga disuatu tempat, tetapi hal ini berbeda dengan keberadaan 

suku Nyau di Kampung Amyu dan Sanke.  

Orang Nyau secara keseluruhan, mengakui bahwa keberadaan mereka tidak 

berasal dari apapuan dalam bentuk hewan apapuan, tetapi nenek moyang mereka 

diciptakan langsung menjadi manusia yang sempurna tanpa melewati tahap dan 

wujud yang menyerupai binatang.  

Nenek moyang pertama suku Nyau ini hidup sendiri dan melakukan aktifitas 

untuk pemenuhan seperti hidup seperti biasanya, suatu ketika dia sedang 

membuat sebuah sangkar jebakan untuk menangkap burung, tetapi kemudian 

muncul seorang perempuan  di sekitar tempat dia bekerja, sehingga kemudian 

nenek moyang orang Nyau ini membawa perempuan tersebut untuk  diperistri 

dan memiliki turuan sebagai suku Nyau. Sebutan untuk suku Nyau diambil dari 

nama perangkap jabakan yang dibuat oleh Moyang  pertama. Jadi Nyau artinya 

Rumah Sangkar/Kurungan jebakan.  Pola pemberian nama sesuai tahapan dan 

turunan generasi orang Nyau yang lahir dari moyang pertama, diberi nama sesuai 



 
82 

kondisi aktifitas yang dilakukan oleh orang tua dari anak tersebut. Selanjutnya 

nama-nama yang sudah diberikan itu kemudian digunakan sebagai marga dari 

orang Nyau itu sendiri.  Misalkan Marga Rehwi, artiannya dalam Bahasa 

Indonesia adalah Mata. Makna Kata Rehwi menjelaskan keadaan dari turunan 

pertama yang lahir, dimana dia yang pertama menginjak dan melihat tempat 

dimana dia lahir, sehingga akhirnya diberi nama Rehwi dan selanjutnya 

digunakan menjadi nama marga.  

 

4.7.2. Bahasa dan Persebaran 

Secara turun temurun, Bahasa asli suku Nyau adalah Bahasa Hofi, dan dituturkan 

oleh seluruh orang Nyau. Pada waktu dulu, beberapa puluh tahun yang lalu, 

penggunaan Bahasa Hofi dalam kehidupan sehari-hari, dituturkan secara aktif 

oleh orang-orang tua hingga anak-anak. Namun pada saat ini, penggunaan 

Bahasa Hofi hanya dituturkan oleh orang-orang tua saja. Untuk kalangan anak-

anak, hanya bisa mendengar tetapi menuturkan Bahasa Hofi secara aktif sudah 

tidak bisa.  

Dilihat dari silsilah dan keberadaan orang Nyau, dari dulu hingga sekarang, maka 

sebaran Bahasa Nyau itu turut mengikuti perkembangan orang-orang Nyau 

sendiri dimanapun mereka berada dalam kehidupan yang berdampingan baik 

dalam komunitas besar ataupun  berkelompok dalam lingkungan yang kecil. 

Sebaran orang Nyau itu sendiri, berada di kampong Amyu, Sanke dan di PNG.  

 

Pada kenyataan saat ini dalam persebarannya, bahasa Nyau juga dapat dituturkan 

oleh generasi-generasi yang lahir dari perkawinan antara orang Nyau dengan 

suku lain. walaupun upaya penuturan bahasa Nyau tidak sefasih orang asli Nyau 

sendiri, tetapi pemahaman dasar terkait bahasa Nyau itu ketika  didengar secara  

otomatis bisa dimengerti, namun dari sisi pelafalan dan tingkat percakapan yang 

aktif tidak begitu meyakinkan. 

 

4.7.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman 

Secara tradisional, konsep rumah adat suku Nyau berbeda dengan konsep rumah 

adat suku-suku lain di kabupaten Keerom. Rumah adat suku Nyau berbentuk 

panggung satu lantai dan terdiri dari banyak kamar baik dari lantai dasar dan 

lantai satu dengan fungsi dan peruntukannya yang berbeda-beda. Bahan-bahan 



 
83 

yang digunakan untuk membuat rumah adat suku Nyau itu diambil dari hutan 

berupa kayu, pelepah sagu (Gaba) dan daun-daun. Kayu yang biasanya 

digunakan untuk membuat tiang-tiang rumah adat suku Nyau adalah kayu khusus 

atau kayu besi (Wahno). Sedangkan dalam menyusun lantai rumah adat 

digunakan batang pohon nibun (Tsa) yang sudah dibelah-belah. Kemudian untuk 

membuat dinding rumah adat, digunakan Pelepah Pohon Sagu (gaba) serta daun 

Oka atau daun lebar (Tuingke) sebagai atap rumah adat suku Nyau.  

 

Pembagian ruang/kamar dalam rumah adat suku Nyau baik dari lantai dasar dan 

lantai satu, mempunyai fungsi masing-masing. Berapa kamar yang ada di lantai 

dasar itu fungsikan sebagai ruang rapat, ruang kerja kepala Suku, ruang kerja 

petugas yang menjaga rumah adat dan satu ruangan difungsikan untuk mengisi 

alat-alat perang dan alat kesenian atau tarian seperti tifa dan lain-lain. sedangkan 

pada lantai satu dibuatkan kamar sebanyak dua belas sesuai jumlah marga-marga 

yang ada pada suku Nyau.  

 

Dari kamar-kamar yang sudah disiapkan, masing-masing marga memiliki setiap 

satu kamar. Untuk mengetahui kepemilikan setiap kamar yang ada, ada tanda 

atau symbol dari masing-masing marga yang sudah dilukiskan di depan setiap 

kamar. Sehingga warga siapapun yang hendak menemui marga terkait, dapat 

langsung melihat pada symbol marga yang ada di depan pintu masing-masing 

kamar, sehingga tidak akan salah masuk Kamar. 

a. Rumah Tinggal 

Hampir Sama dengan rumah adatnya, rumah tinggal (Pue) masyarakat 

tradisional suku Nyau juga berbentuk panggung, entah itu rumah tinggal di 

dalam kampung atau di hutan atau di kebun. Bahan-bahan yang digunakan 

untuk membangun rumah juga sama dengan bahan-bahan yang digunakan 

untuk membangun rumah adat. Alasan yang menjadi penyebab Warga suku 

Nyau selalu membangun rumahnya menjadi panggung adalah agar mereka 

selalu terhindar dari berbagai ancaman yang datang tanpa tidak diketahui. 

Baik ancaman dari suku lain, atau ancaman binatang-binatang buas. Di dalam 

rumah tinggal, diisi oleh keluarga campuran, Baik Bapa, Mama dan anak 

Perempuan, juga anak laki-laki yang masih berusia 1-11 atau 12 tahun.  



 
84 

Sedangkan anak laki-laki yang berusia 12 – sampai usia dewasa itu tinggal 

dirumah inisiasi atau Fra. 

b. Rumah Inisiasi 

Rumah inisiasi (Fra) adalah salah satu jenis rumah milik oleh Suku Nyau yang 

digunakan sebagai tempat tinggal seluruh anak laki-laki suku Nyau yang 

sudah akil-balik atau sudah menginjak usia remaja.  Di dalam rumah ini setiap 

anak laki-laki yang menginjak usia remaja dikumpulkan dan diajari berbagai 

ketrampilan khas suku Nyau. Baik dalam hal berburu, berkebun, berperang, 

juga memperlajari adat-istiadat serta membangun rumah dan lain sebagainya.  

Dari rumah ini juga, dilakukan seleksi cikal bakal kepala perang untuk suku 

Nyau. Sehingga ketika di dalam masa inisiasi di rumah Fra, anak-anak laki-

laki suku Nyau itu belajar dengan sebaik-baiknya, hingga pada masanya untuk 

berkeluarga atau memperistri seorang perempuan secara sah dimata adat suku 

Nyau. Dari sini pula, titik balik seorang anak laki-laki boleh keluar dari rumah 

inisiasi. 

 

4.7.4. Mata pencaharian Hidup 

Dalam tradisi kehidupan suku Nyau dahulu, mata Pencaharian mereka hanya 

satu, yaitu Berburu. Setiap kepala keluarga akan berburu untuk menghidupi 

keluarganya setiap hari. Binatang liar yang menjadi buruan suku Nyau adalah 

Babi, Tikus Tanah, Kangguru Pohon, Kus-kus pohon dan lain-lain. hasil berburu 

yang di dapat biasanya dimakan dengan Ubi Hutan (Unku). Ubi Hutan adalah 

jenis tanaman menjalar, yang batangnya memiliki duri kecil-kecil. Dimana 

tanaman ini bertumbuh dia akan menjalar atau merambat pada pohon apapuan 

yang didekatnya. Bentuk buah dari Ubi Hutan ini adalah memanjang dan 

terkadang bercabang, juga bisa berbentuk bulat, sedangkan warna dari isi Ubi ini 

berwarna putih dan rasanya sangat manis. 

 

4.7.5. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

Kekerabatan dalam kehidupan tradisional suku Nyau sudah ada sejak dahulu, 

karena sesungguhnya marga-marga yang ada di dalam suku Nyau berasal dari 

satu moyang. Sehingga dalam membangun relasi pertemanan sebagai mahkluk 

social dalam hidup bermasyarakat sudah ada dan tertanam serta ditunjukan dalam 



 
85 

kehidupan sehari-hari. Situasi ini disebabkan karena, dahulu suku Nyau dalam 

meneruskan turunan, mereka saling kawin mengawini antara saudara laki-laki 

dengan saudara perempuan atau kakak beradik. Namun nama marga setiap 

turunan atau generasi itu kemudian berubah sesuai nama setiap orang tua laki-

laki mereka.    

Selanjutnya, suku Nyau juga mengenal kekerabatan dengan suku-suku lain 

seperti suku Mannem dan Menangki dari hubungan perkawinan. Dari setiap 

hubungan perkawinan yang ada baik dengan suku Mannem dan suku-suku yang 

lain, mereka saling mengenal dan saling membangun relasi yang baik sesama 

mahkluk social yang baik.  

Dahulu orang/suku Mannem mengenal orang/suku Nyau dengan sebutan 

Mibamu, sedangkan sebaliknya orang Nyau mengenal orang Mannem dengan 

sebutan Febi. 
14

 

Dalam Suku atau orang Nyau, di kenal beberapa marga yang secara umum diakui 

sebagai marga-marga yang benar-benar adalah orang Nyau. Berikut Marga-marga 

tersebut. 
15

 

No Sub Suku Kampung 
Marga 

1. Nyau Amyu Rehwi 

Numpu 

Wepa 

Foa 

Veu 

Heunu 

Nota 

Yehwe 

Prahu 

Siuma 

Sumu 

Musu 

  Sanke  

  Sanke Baru  

    

 

                                                 
14

 Hasil Wawancara dengan Kepala Kampung Amyu (Benidiktus Rehwi) 
15

 Hasil Wawancara dengan Benidiktus Rehwi, (Kepala Kampung Amyu). Semua sumber data dan informasi 

terkait suku Nyau dari tujuh unsur kebudayaan, diambil bardasarkan hasil Wawancara dengan Bapak Benidiktus 

Rehwi.  



 
86 

 

Pola Perkawinan suku Nyau dalam kehidupan tradisionalnya itu sangat 

sederhana, apabila seorang Bapak ingin mengkawinkan anak laki-lakinya dengan 

seorang anak perempuan dari keluarga/marga lain di dalam kampungnya, maka 

hal pertama yang menjadi kriteria penting dalam memilih pasangan istri untuk 

anaknya adalah “apakah si anak perempuan itu rajin bekerja di rumah”?. 

Tentunya dalam memilih seorang anak perempuan sebagai pasangan istri anak 

laki-lakinya, seorang Bapak dan Ibu sudah mengamati jauh-jauh hari bahwa anak 

perempuan yang dipilih sudah tepat. Kemudian, setelah keputusan sudah 

ditetapkan, maka selanjutnya  sang Bapak akan datang bertamu untuk 

menyampaikan maksud dan tujuannya bahwa, dia hendak melamar anak 

perempuan tersebut dari orang tuanya. Biasanya, apabila seorang anak 

perempuan dilamar melalui orang tuanya, orang tua tersebut tidak serta merta 

langsung setuju lamaran itu, tetapi dia akan meminta waktu untuk bertanya 

langsung kepada anak perempuannya, apakah dia setuju atau tidak? Jika setuju 

lamaran  itu akan ditterima, tetapi jika tidak setuju, lamaran itu juga akan ditolak 

dengan cara yang baik-baik.  

 

Sisi lain kebalikan dari pola ini, orang tua sang anak perempuan juga akan 

menilai anak laki-laki dari pengamatannya selama ini, apakah anak laki-laki 

tersebut bisa bekerja atau tidak? Bisa berburu atau tidak, bisa berkebun atau 

tidak? agar dikemudian hari bisa bertanggungjawab dan menjamin anak 

perempuannya dengan baik. 

Dalam perkawinan  dan pembayaran  emas kawin, orang Nyau menggunakan 

gelang manik-manik, baik dari ukuran paling besar sampai ukuran paling kecil 

menjadi emas kawin, selain hasil buruan dan juga hasil kebun.  

 

Proses pembayaran emas kawin orang Nyau, biasanya dilakukan di rumah adat 

suku Nyau atas keputusan kepala suku sebagai pemimpin adat tertinggi di 

lingkungan/komunitas masyarakat suku Nyau. Sebagai pemimpin dalam 

komunitas suku Nyau seorang kepala suku selalu bertanggungjawab penuh 

terhadap prosesi pembayaran emas kawin dari setiap pemuda dalam komunitas 

masyarakat suku Nyau kepada pihak perempuan. Dengan kapasitas dan pengaruh 

yang dimiliki, seorang kepala suku Nyau dapat dengan spontan dapat memberi 



 
87 

tanggungjawab kepada setiap warga kampung untuk turut bertanggungjawab dan 

mengambil bagian dalam proses pengantaran emas kawin dimaksud. Walaupun 

demikian, pihak perempuan tidak serta merta hanya menerima emas kawin yang 

diantar oleh pihak laki-laki. Tetapi sejatinya, pihak perempuan juga melakukan 

persiapan untuk membayar balas berbagai perangkat emas kawin yang diantar 

oleh pihak laki-laki dengan benda atau uang. 

 

4.7.6. Sistem Kepemimpinan 

Secara Historis, dalam tradisi kehidupan masyarakat suku Nyau memiliki 

beberapa tingkat kepemimpinan, baik dari tingkat paling tinggi hingga tingkat 

paling rendah. System kepemimpinan  dimaksud akan dijelaskan satu persatu 

berikut ini : 

a. Kepala Suku 

Dalam aktifitas kehidupan tradisional suku Nyau, tugas seorang kepala suku 

(Pahri) adalah bertanggungjawab terhadap kesejahteraan dan ketentraman 

warganya suku Nyau. Selain itu tugas lainnya adalah mengawasi dan 

memberi perintah kepada bawahannya seperti kepala perang dan ketua marga 

dalam suku Nyau.  

Dalam tradisi kehidupan suku Nyau dahulu, seorang kepala suku memagang 

peranan dalam pengambilan keputusan-keputusan penting. Katakana saja, 

apabila seorang pemuda dalam satu marga suku Nyau, hendak meminang dan 

memperistri seorang gadis, maka dalam acara adatnya menjelang hari 

peminangan, pelaksanaan acaranya akan dilalukan di rumah adat atau di 

rumah kepala suku tersebut.  

Dengan kapasitas dan gelar sebagai kepala suku, dia akan meminta semua 

warga suku Nyau untuk membantu menyumbang apapun yang bisa diberikan 

sesuai profesi atau mata pencahariannya kepada kedua belah pihak baik laki-

laki maupun perempuan. Selanjutnya, setiap keputusan yang dibuat oleh 

kepala suku dalam mendukung pelaksanaan acara adat dimaksud, tidak dapat 

diganggugugat oleh keluarga dari kedua belah pihak.  

Pola pemilihan kepala suku orang Nyau, didasarkan dengan mengikuti aturan 

lisan yang sudah diberlakukan dari tahun ke tahun dalam tradisi kehidupan 

suku Nyau. Sehingga apabila seorang kepala suku telah memasuki usia usur 

atau meninggal dunia, maka secara aturan lisan yang sudah diberlakukan 



 
88 

turun-temurun, maka anak laki-laki pertama dari sang kepala sukulah yang 

akan diangkat menjadi kepala  suku baru, menggantikan sang kepala suku 

sebelumnya, atau bapaknya sendiri. apabila dalam kasus ini, seorang kepala 

suku Nyau tidak mempunyai anak laki-laki, maka proses yang akan dilalui 

adalah melakukan rapat bersama keluarga besar dan secara bersama-sama 

membuat keputusan untuk mengangkat anak laki-laki dari saudara perempuan 

sang kepala suku, apabila semua pihak sepakat, maka saat itu juga anak laki-

laki dari saudara perempuan sang kepala suku dinobatkan menjadi kepala 

suku yang baru dengan memakai dan meneruskan marga kepala suku 

sebelumnya. 

 

b. Kepala Perang 

Berbeda dengan tugas kepala Suku, tugas seorang kepala perang adalah 

memimpin pemuda dan warga suku Nyau untuk berperang atau pergi 

berperang melawan suku lain. dalam masa perang, kepala perang 

bertanggungjawab terhadap keselamatan dan keamanan setiap pasukannya 

yang bukan lain adalah warga suku Nyau itu sendiri.  

Seorang kepala perang yang handal, biasanya dipilih dan diseleksi dari sekian 

remaja atau pemuda melalui tahapan dan proses belajar di rumah inisiasi suku 

Nyau atau (Fra). 

 

c. Pemimpin Marga 

Seorang kepala/pemimpin marga atau ketua marga, dipilih dan ditentukan 

oleh marga yang bersangkutan itu sendiri. kriteria menjadi  seorang ketua 

marga tentunya adalah sosok atau pribadi yang dapat mengayomi semua 

anggota keluarga besar marga. Mempunyai kemampuan untuk menyelesaikan 

setiap persoalan serius secara internal dalam marga tetapi juga persoalan 

eksternal dengan marga lain baik di dalam suku Nyau sendiri maupun dengan 

marga suku di luar suku Nyau. 

 

4.7.7. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Abrab 

Pada waktu lampau, system pengelolaan tanah/lahan yang diberlakukan oleh 

orang Nyau itu bersifat umum. Walaupun berdasarkan silsilah lahan sudah 

dibagikan berdasarkan 12 marga asli suku Nyau yang ada.  



 
89 

Batas-batas tanah suku Nyau dengan suku-suku yang lain adalah sebagai berikut:  

1. Bagian timur, berbatasan  dengan wilayah suku Killmmery; 

2. Bagian barat, berbatasan dengan wilayah suku Mannem;  

3. Bagian selatan, berbatasan dengan wilayah suku Menangki; dan  

4. Bagian utara, berbatasan dengan wilayah Wutung/perbatasan RI-PNG. 

 

4.8. Profil Suku Abrap 

4.8.1. Sejarah Asal Usul 

Sama halnya dengan kelompok-kelompok masyaraka local yang ada di 

kaabupaten Keerom, suku Abrab memiliki sejarah asal usul dan persebaran yang 

tersendiri, walaupun memiliki bagian-bagian yang sama dengan suku marap di 

distrik Arso dan Arso Timur.  

Kelompok ini menyebar berdasarkan mitologi yang berkembang dan dipercaya 

oleh komunitasnya. Sejarah tersebut menjadi dasar penguasaan atas wilayah dan 

kepemimpinan local di wilayahnya.  

 

4.8.2. Bahasa dan Persebaran 

Bahasa Abrap dituturkan oleh masyarakat Kampung Sawanawa, Distrik Arso, 

Kabupaten Keerom, Provinsi Papua. Menurut pengakuan penduduk, wilayah tutur 

bahasa Abrap berbatasan dengan wilayah tutur bahasa Marap di sebelah timur, 

wilayah tutur bahasa Moluwp di sebelah barat, wilayah tutur bahasa Biyekwok di 

sebelah utara, dan wilayah tutur bahasa Molof di sebelah selatan Kampung 

Sawanawa.
16

  

Bahasa Abrab termasuk dalam rumpun bahasa Austronesia pada Trans New 

Guinea Phylum
17

 

 

4.9. Profil Suku Manem 

4.9.1. Sejarah Asal Usul 

Suku Mannem atau orang Mannem adalah suatu suku yang diakui cukup besar di 

antara beberapa Suku besar yang ada di kabupaten Keerom di wilayah 

Administrasi Distrik Arso Timur dan distrik Mannem.
18

 Secara Etimologi, Kata 

                                                 
16 Bahasa Abrap di Provinsi Papua Barat - MIMDAN merajutindonesia.id 
17 Etnografi Papua, Seri 1 
18

 Hasil Wawancara dengan Mallensius Musui dan Dicky Muyasin 



 
90 

Mannem terbagi menjadi dua suku kata, yaitu; Man dan Nem. Man artinya Apa, 

sedangkan Nem artinya Makan, sehingga secara keseluruhan Kata Mannem 

diartikan menjadi satu kata/kalimat tanya,“Makan Apa”.  Kata Mannem atau 

makan apa, muncul pertama kali ketika manusia pertama suku Mannem 

diciptakan, setelah itu, kemudian ditanya Makan Apa? 

 

Manusia pertama Suku Mannem diciptakan dari tanah atau (Puskwe). Puskwe 

terbagi menjadi dua suku kata yaitu: Pus dan Kwe. Pus artinya “Gambar/Ukir,” 

sedangkan Kwe artinya “sudah jadi”.  Sehingga proses awal diciptakannya 

moyang pertama orang Mannem yang berwujud seorang perempuan adalah, 

bahwa Allah (Wiwas) melakukan penciptaan (Saswas) dengan 

menggambar/mengukir manusia pertama tersebut dari tanah, kemudian diberi 

kekuatan atau roh kehidupan dan selanjutnya diperintahkan untuk berjalan. 

Proses penciptaan nenek moyang pertama orang Mannem terjadi di atas bukit 

Uskwar Banggar.  Uskwar artinya sambungan kerangka tulang manusia 

(pergelangan), sedangkan Banggar artinya tengkorak kepala manusia. Proses 

penciptaan disebut Saswas, Kata Saswas terbagi dalam dua suku kata dan 

memiliki arti masing-masing. Sas artinya setelah diukir dari tanah, diberi 

kekuatan atau roh kehidupan, sedangkan Was artinya jalan atau diperintahkan 

untuk berjalan.
19

 

 

Ada tiga tahapan di awal proses penciptaan moyang pertama suku Mannem yang 

lakukan oleh sosok yang dipercaya memiliki kuasa atau kekuatan, menurut mite
20

 

kepercayaan versi adat suku Mannem, yaitu :  

1. Awal penciptaan nenek moyang pertama suku Mannem dilakukan dengan 

mengambil tanah dari setiap marga dalam suku Mannem, kemudian disatukan 

dan dirancang menjadi satu bentuk kerangka manusia yang jelas dan normal.  

2. Ketika kerangka moyang yang sudah dibentuk menjadi normal, maka 

diberikan udara atau kekuatan ke dalam kerangka manusia itu, dan seketika 

itu juga kerangka tersebut langsung membuka mata, bergerak dan hidup.  

                                                 
19

 Hasil Wawancara dengan Adolof Boryam 
20

 (n) Cerita yang mempunyai latar belakang sejarah, dipercaya oleh masyarakat sebagai cerita yang benar-benar 

terjadi, dianggap suci, banyak mengandung hal-hal yang ajaib, dan umumnya ditokohi oleh Dewa. 



 
91 

3. Setelah kerangka tersebut bergerak dan hidup, maka sosok yang dipercaya 

sebagai yang mempunyai kuasa itu mengatakan,”Dia sudah lahir”.  

Ada tiga kata yang mewakili setiap tahapan proses penciptaan nenek moyang suku 

Mannem di atas dengan Bahasa Mannem, tetapi itu tidak bisa disebutkan karena 

bersifat sacral.
21

 

Setelah moyang pertama suku Mannem diciptakan, diketahui bahwa alam tidak 

bisa menguasai perempuan, dan harus ada perencanaan dan perkembangbiakan, 

maka proses penciptaan yang sama juga dilakukan kepada moyang kedua yang 

berwujud laki-laki. Menurut kepercayaan versi adat penciptaan moyang kedua 

tidak terjadi seperti kisah penciptaan yang tertulis pada kitab kejadian dalam 

Alkitab, tetapi ciptaan moyang kedua wujudnya sama sebagai manusia yang 

lengkap, sempurna, dan kekuatan yang sama juga diberikan kepada moyang 

kedua ini.  

 

Menurut dongeng orang-orang tua terdahulu suku Mannem, Bukit Uskwar 

Banggar, pernah menjadi tempat penyelamatan kepada manusia suku Mannem, 

ketika pada waktu itu terjadi suatu musibah air bah. Jika dikaitkan berdasarkan 

sejarah asal-asal, bukit itu adalah tempat dimana terjadi penciptaan nenek 

moyang suku Mannem. Sehingga sejarah akan penciptaan dan keberadaan bukit 

Uskwar Banggar ini diharapkan tidak boleh hilang. Selanjutnya bukit Uskwar 

Banggar yang ditetapkan sebagai tempat keramat atau tempat suci, tidak 

diperbolehkan dilakukan hubungan badan disitu oleh sepasang nenek moyang 

suku Mannem. Ketika sepasang nenek moyang suku Mannem ini berencana 

untuk melakukan hubungan badan, Maka dengan sendirinya sosok yang 

dipercaya sebagai pencipta memindahkan mereka ke tempat yang baru yaitu 

bukit Yariyuf.  

 

Bukit Yariyuf atau (bukit perencanaan) kemudian menjadi tempat dimana kedua 

moyang suku Mannem tinggal dan berencana melakukan persetubuhan dan 

mendapatkan turunan. Keinginan atau rencana melakukan hubungan badan 

disebut Sekasau. Awal muawal kata Yariyuf muncul pertama kali disebabkan 

pada situasi yang mana kedua moyang suku Manem sendirian dalam rumah yang 

                                                 
21

 Pengakuan Bapak Adolof Borwam 



 
92 

sudah dibangun sebelumnya, dan di dalam kaadaan yang gelap, moyang 

perempuan bertanya kepada moyang laki-laki, hari ini di rumah kah ? dan 

moyang laki-laki menjawab ya!, sehingga akhirnya bukit itu diberi nama Yariyuf 

hingga sekarang.  

 

Dari bukit Yariyuf, kedua nenek moyang tinggal dan hidup disitu hingga 

akhirnya moyang perempuan mengandung dan melahirkan. Sebelum moyang 

perempuan itu melahirkan, moyang laki-laki sudah membuat satu rumah gubuk 

di atas gunung Imump. Mump artinya Pantat Perempuan, atau Gunung dimana 

moyang perempuan itu tinggal dan melakukan persiapan untuk melahirkan. 

Maksud dibangun sebuah rumah gubuk adalah untuk menjadi tempat khusus bagi 

moyang perempuan untuk melahirkan dan menjaga bayinya hingga berumur satu 

minggu. Dalam selang waktu satu minggu paskah melahirkan, nenek moyang 

perempuan tinggal sendiri dalam sebuah rumah atau gubuk yang dibuat 

sebelumnya, tanpa harus didatangi atau didekati oleh moyang laki-laki, sampai 

tali pusar dari anak bayi itu mengering.  

 

Situasi ini kemudian menjadi pantangan/pemali yang diberlakukan dan pegang 

oleh seluruh suku Mannem hingga sekarang. Dalam kenyataan hari ini, ketika 

satu minggu paskah melahirkan, ada perempuan yang ditugaskan khusus untuk 

menjaga dan menyiapkan segala kebutuhan baik makan, minum dan pakai ibu 

yang baru melahirkan. Apabila kemudian, pantangan tersebut dilanggar maka 

akan membawa sejumlah kesialan kepada laki-laki dalam berbagai usaha mata 

pencahariannya. Misalkan jika laki-laki atau suami dari istri yang baru saja 

melahirkan adalah seorang pemburu binatang liar, maka ketika berburu dia tidak 

akan mendapatkan hasil bintang apapun dalam perburuannya. Selain kesialan 

dalam berbagai mata pencaharian si Suami, dampak lain adalah akan 

mengakibatkan gangguan kesehatan pada tubuh tapi juga terhadap 

mata/penglihatan dan lain-lain.  

 

Di sisi lain paskah melahirkan, anak-anak yang lahir dari moyang pertama diberi 

nama berdasarkan nama organ tubuh moyang tersebut. Nama-nama yang sudah 

diberikan itu kemudian digunakan menjadi nama besar marga dan dipakai sampai 

sekarang. Sehingga dari pola pemberian nama pada saat ini, ada beberapa marga 



 
93 

yang tidak bisa menyebutkan nama itu secara terang-terangan, karena dianggap 

sacral. Walaupun demikian, ada marga yang menggunakan nama dari organ 

tubuh moyang yang wajar dan bisa disebut secara bebas dalam pergaualan, 

contohnya : marga Pka fremom yang artinya telinga.   

 

Kesakralan sebutan asal usul nama marga, biasanya karena nama marga tertentu 

diambil dari nama organ rahasia dari dalam tubuh Mama atau nenek moyang 

pertama, sehingga tidak bisa disebutkan secara bebas atau langsung karena 

dianggap sebagai pemali. Apabila ada marga yang secara terang-terangan 

menyebutkan nama marganya yang dianggap pemali, maka akan ada dampak 

yang terjadi secara tidak langsung dan tanpa diketahui secara sadar tetapi 

mempunyai pengaruh sangat besar dalam rumah tangga marga tersebut. Sentuhan 

dan pengaruh dari dampak dimaksud biasanya mengarah kepada kondisi ekonomi 

marga berupa persediaan makanan dan uang yang berkurang secara cepat dan 

penuh misteri. Selain dampak yang berpengaruh kepada kebutuhan ekonomi 

rumah tangga marga tersebut, hal lain yang bisa terjadi adalah dampak terhadap 

hubungan suami-istri, dimana istri bisa saja bersalah kepada suami orang lain, 

atau saudara laki-laki dari suaminya sendiri. Sedangkan dampak lain yang juga 

akan terjadi kepada suami adalah ketika dia pergi berburu, pastinya tidak akan 

bisa mendapatkan hasil buruan sama sekali.  

 

Susunan marga-marga yang ada dalam suku Mannem menurut Bapak Adolof 

Boryam:  

Psewor Puaga 

Menekir Isomungkir 

Musui Penaf 

Mimpir Kuntui 

Puftui Priwir 

Pwofe Pekeukir 

Boryam Putui 

Kera Yambori 

Imeukir Muftui 

Itungkir Keres 

Woftoi Muyasin 

Menafi Pka fremum 

Yawan Bogor 

Pyen   

 



 
94 

Berikut daftar nama-nama marga dalam suku Mannem sesuai kampung masing-

masing
22

 :  

Tabel 3.1. Pembagian Suku/Sub Suku dan marga sesuai Kampung 

No Suku/Sub Suku Kampung Marga 
Ket 

1. Mannem Wembi besar Psewar 

Piyen 

Bogor 

Peka Fremom 

Yawan 

 

  Wembi Kecil Muyasin 

Menafi 

Woftoi 

 

  Uskwar Isumungkir 

Mekawa 

Musui 

Menikir 

Mimpir/Penaf 

 

  Kibay Pekeukir 

Psakor /Kuntui 

Boryam 

Mekawa 

Numbun 

 

  Yetty Putui 

Kera 

Itungkir 

Yumbori 

Kres 

Mufsuy 

 

  Kriku Bewangkir 

Puftui 

 

 Sub Suku Mnangki  Skofro Kamar 

Krom 

Smumi 

Bewangkir 

Pyekir 

Boy 

 

 Sub Suku Hofi Sanke Rehwi  

Syuma 

 

 Sub Suku Brower    

   

                                                 
22

Hasil Wawancara dengan Mallensius Musui dan Derek Muyasin 



 
95 

Di dalam struktur suku Mannem ada sub-sub suku yang menjadi bagian dari suku 

Mannem itu sendiri, yaitu: 1). Suku Menangki; 2). Suku Hofi/Sanke; dan 3). 

Suku Brower 
23

 

4.9.2. Bahasa dan Persebaran 

Bahasa Manem dituturkan oleh mayoritas etnik Manem di Kampung Wembi, 

Distrik Manem, Kabupaten Keerom, Provinsi Papua. Selain di Kampung Wembi, 

bahasa itu dituturkan juga di Kampung Kibay dan Yeti. Menurut informasi dari 

penduduk, di sebelah timur Kampung Wembi, yaitu Papua Nugini dituturkan 

bahasa Mnanggi dan Manem; di sebelah barat, yaitu Kampung Sawanawa 

dituturkan bahasa Beyaboa; di sebelah utaram yaitu Kampung Wor dituturkan 

bahasa Abrap; dan di sebelah selatan, yaitu Kampung Ampas dituturkan bahasa 

Fermanggem
24

. 

Orang Mannem atau suku Mannem, dalam melakukan sosialisasi dan interaksi 

dalam keseharian hidupnya, mereka menggunakan Bahasa Mannem sebagai 

Bahasa Ibu, disamping juga menggunakan Bahasa Indonesia sebagai Bahasa 

Nasional. Menurut Bapak Malensius Musui, Bahasa Suku Mannem perlahan 

mulai jarang diucapkan oleh Generasi sekarang dan bahkan ada sebagian anak-

anak Suku Mannem yang tidak bisa berbahasa Mannem dengan fasih seperti 

orang-orang tua.  

Hal yang sama, juga disampaikan oleh Bapak Adolof Borwam, bahwa Bahasa 

Mannem pada saat ini sudah sangat jarang dituturkan, apalagi generasi muda 

suku Mannem, atau penutur Bahasa Mannem yang masih fasih adalah orang-

orang tua di kalangan suku Mannem. Selain Bahasa Mannem, ada juga Bahasa 

Mnanggi yang dituturkan oleh orang Skofro, dan juga Bahasa hofi yang 

dituturkan oleh orang sanke, sebagai Bahasa dua sub suku yang ada dibawah 

Suku Mannem.
25

 

Bahasa Mannem hanya tersebar di wilayah deretan perkampungan distrik Arso 

timur dan Distrik Mannem, dan hanya dituturkan oleh orang Mannem, orang 

Menangki dan juga orang Hofi. Dalam status, keberadaan dan perkembangannya, 

Bahasa Mannem tersebar sesuai persebaran dan perkembangan orang Mannem. 

di Kabupaten Keerom, persebaran orang Mannem terbanyak berada di Arso Kota 

                                                 
23

 Menurut Adolof Boryam 
24 Bahasa Manem di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id 
25

 Gabungan data dan informasi berdasarkan Hasil wawancara dengan Mallensius Musui dan Adolof Boryam 



 
96 

dan Arso II, hal ini disebabkan banyak orang Mannem yang juga menjadi PNS di 

kabupaten Keerom, ditambah dengan pelajar asal suku Mannem yang bersekolah 

di tingkat SMK/SMU.     Selain persebaran Bahasa Mannem, ada juga Bahasa 

Menangki yang dituturkan oleh orang Skofro dan Bahasa Hofi yang dituturkan 

oleh orang Nyau, sebagai Bahasa Sub suku dalam struktur Suku Mannem. 

Namun pada beberapa tahun terakhir, Bahasa Hofi sudah perlahan punah, 

sehingga orang Nyau terkadang menggunakan Bahasa Mannem dalam rutinitas 

dan aktifitas sehari-hari.
26

 

 

4.9.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman\ 

Berkaitan dengan pola tempat tinggal suku Mannem dahulu, tidak bisa dijelaskan 

secara detail untuk mewakili seluruh kampung dan marga yang ada di dalam suku 

Mannem karena kisah silsilah asal-usul setiap marga itu berbeda dan menjadi 

rahasia bagi masing-masing. Namun khusus bagi marga Musui dan Psakor, 

menurut silsilah marga yang diceritakan oleh orang-orang tua, mereka dahulu 

tinggal di dalam goa-gao.
27

   

Selanjutnya, pada saat ini, dilihat dari sebaran penduduk dan pola tempat tinggal 

suku Mannem, sesuai perkembangan dan kemajuan di distrik Arso Timur dan 

distrik Mannem, maka secara umum pola tempat tinggal suku Mannem, itu 

berdasarkan topografi letak kampong atau lahan milik marga dimana rumah 

tempat tinggalnya dibangun. Sehingga, ada sebagian masyarakat yang rumah 

tempat tinggal berada di atas gunung, di lereng gunung, lembah, dan juga di 

tanah dataran. 

Pola Permukiman tradisional orang Mannem, umumnya tersusun berbentuk huruf 

“O”. maksud rumah setiap warga masyarakat suku di Mannem dibangun dalam 

komunitasnya adalah agar saling menjaga, melindungi kemanaan bersama. 

Bentuk rumah orang Mannem umumnya sama dengan beberapa suku lain yang 

ada di kabupaten Keerom. Namun orang Mannem mengenal dan mengakui 

bahwa, ada tiga jenis rumah dalam kehidupan mereka yaitu: 1). Rumah adat; 2). 

Rumah atap Jahit dan 3). Rumah atap Sisip.
28

 

 

                                                 
26

 Hasil wawancara dengan Mallensius Musui dan Derek Muyasin 
27

 Hasil wawancara dengan Bapak Mallensius Musui 
28

 Hasil wawancara dengan Adolof Boryam 



 
97 

a. Rumah adat 

Rumah adat Suku Mannem itu di sebut Yiwur, secara umum, bentuk dan 

sifatnya sama dengan Korwari, yang dikenal dan diakui oleh beberapa suku 

yang lain di Kabupaten Keerom. 

 

b. Rumah atap Jahit 

Rumah jahit atau Kyefa Yuf adalah rumah yang atapnya terbuat dari daun 

sagu (rumbia). Biasanya rumah ini, atapnya dijahit dan selalu terlihat sangat 

rapi. Untuk menghasil bentuk atap yang rapi, maka perlu tulang daun sagunya 

dilepas lebih dulu, dan kemudian dijahit dengan menggunakan kulit Gaba 

atau pelepah sagu yang sudah dibelah-belah dan diruncing. 

 

c. Rumah Atap Sisap 

Berbeda dengan rumah atap jahit, damp Yuf atau rumah atap sisip, proses 

pembuatan atapnya sangat muda dan cepat. Dimana ketika pengatapan rumah 

tersebut akan dilakukan setiap lembar daun sagu yang akan digunakan, hanya 

diukur agar sama panjang kemudian dipatahkan dan selanjutnya disisip. 

 

4.9.4. Mata Pencaharian Hidup 

Umumnya mata pencaharian orang Mannem terbagi menjadi tiga, ada orang 

Mannem yang menggantungkan kebutuhan sehari-hari dengan berburu, berkebun 

atau bercocok tanam dan juga meramu sagu. Usaha mata pecaharian tradisional 

suku Mannem biasanya tidak menentu untuk dilakukan. Hal ini tergantung dari 

kebutuhan dan keinginan setiap pribadi atau orang, kepala keluarga dan keluarga. 

Karena secara umum, masing-masing mempunyai kebun, dusun sagu dan juga 

wilayah berburu 

a. Berburu 

Untuk mata pencaharian berburu, biasanya dilakukan khusus di tempat yang 

sudah ditetapkan secara bersama-sama untuk berburu. Sehingga orang 

Mannem tidak asal berburu di sembarang tempat, mereka berburu di 

tanah/lahan yang menjadi hak marganya masing-masing. Namun apabila 

dalam proses berburu, hewan buruan yang diburu mati lahan marga lain suku 

mannem, maka hasil buruan akan dibagi kepada orang/marga lain mempunyai 



 
98 

lahan dimana hasil buruan itu berada atau mati. Hewan liar yang biasanya 

diburu adalah seperti Babi, Lau-lau, Tikus tanah dan lain sebagainya. 

 

b. Berkebun 

Selain berburu, sebagian masyarakat tradisional suku Mannem, juga 

menggantungkan hidup mereka dengan bercocok tanam atau berkebun. 

System berkebun/bercocok tanam yang diterapkan suku Mannem adalah 

dengan berpindah-pindah (Nomaden). Tanaman yang biasa ditanam untuk 

memenuhi kebutuhan hidup mereka sehari-hari adalah umbi-umbian, seperti: 

Ubi Talas, Ubi jalur dan Ubi kayu. Selain umbian-umbian, masyarakat 

tradisional suku Mannem juga menanam pisang, sayur-sayuran dan lain-lain. 

 

c. Meramu Sagu 

Sebagian orang Mannem juga mengantungkan hidup mereka dengan meramu 

sagu. Hasil dari meramu sagu, biasanya hanya dimakan sendiri dan dibagi-

bagikan.  Adakalanya juga, hasil sagu di bawah ke pasar dan di jual. Uang 

yang didapatkan dari penjualan sagu digunakan untuk membelanjakan 

kebutuhan di dapur rumah tangga masing-masing. 

 

4.9.5. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

Bentuk kekerabatan yang ada di dalam kehidupan tradisional orang Mannem 

dahulu, muncul pada tradisi perkawinan tukar menukar perempuan. Dari sini 

orang Mannem akan membangun hubungan baik dengan sesama suku Mannem, 

atau dengan suku lain yang sebelumnya sudah ada ikatan emosional atas 

perkawinan yang dilakukan.  

Di samping itu, kekerabatan juga terbangun dari rasa kekeluargaan, kebersamaan 

baik sebagai sesama suku, sesama marga dan sesama warga masyarakat social 

dalam satu kampung yang sudah saling mengenal. Sehingga dalam kehidupan 

sehari-hari ada praktek sikap positif yang ditunjukan berdasarkan kekerabatan itu. 

Sebagai contoh, apabila seorang pemburu mendapatkan hasil buruan berupa Babi 

tepat di batas tanah atau di lahan marga lain, maka hasil buruan tersebut tidak 

bisa diambil utuh dan pulang, tetapi pemburu itu akan membagikan hasil 

buruannya dengan pemilik tanah itu. Kekerabatan juga muncul dari keadaan 



 
99 

saling mengakui batas-batas tanah antar kampung dan antar marga dalam satu 

kampung di lingkungan suku Mannem secara sadar dan turun temurun.
29

 

 

4.9.6. Sistem Kepemimpinan 

Berkaitan dengan pola tempat tinggal suku Mannem dahulu, tidak bisa dijelaskan 

secara detail untuk mewakili seluruh kampung dan marga yang ada di dalam suku 

Mannem karena kisah silsilah asal-usul setiap marga itu berbeda dan menjadi rahasia 

bagi masing-masing. Namun khusus bagi marga Musui dan Psakor, menurut silsilah 

marga yang diceritakan oleh orang-orang tua, mereka dahulu tinggal di dalam goa-

gao.
30

   

Selanjutnya, pada saat ini, dilihat dari sebaran penduduk dan pola tempat tinggal 

suku Mannem, sesuai perkembangan dan kemajuan di distrik Arso Timur dan distrik 

Mannem, maka secara umum pola tempat tinggal suku Mannem, itu berdasarkan 

topografi letak kampong atau lahan milik marga dimana rumah tempat tinggalnya 

dibangun. Sehingga, ada sebagian masyarakat yang rumah tempat tinggal berada di 

atas gunung, di lereng gunung, lembah, dan juga di tanah dataran. 

Pada umumnya, sistem kepimpinan dalam kehidupan tradisional Suku Mannem di 

pimpin oleh seorang Kepala Suku, Kepala perang dan kepala/ketua keret. Pemimpin-

pemimpin yang ada ini, mempunyai tugas dan fungsi masing-masing di dalam 

kehidupan bermasyarakat.  

a. Kepala Suku (Nuyasa) 

Kepala suku memang bukan jabatan structural, seorang kepala suku dalam suku 

Mannem itu, dia bisa perperang, mengatur masyarakatnya untuk berperang dan 

bertanggungjawab juga untuk keselamatan warganya dimasa perang.  

b. Kepala Sub suku (Nusuasa) 

c. Kepala Desa (Yesekasa) 

d. Kepala/Ketua Marga (Puskwe Asa) 

Dahulu, dalam kehidupan tradisional suku Mannem di kenal aturan-aturan adat atau 

hukum adat yang tidak tertulis/bersifat lisan tetapi diakui secara bersama-sama serta 

diberlakukan secara turun temurun di dalam lingkungan atau komunitas suku 

Mannem. Dalam melakukan aturan-aturan adat secara benar, ketika terjadi persoalan 

serius baik di dalam sesama masyarakat suku mannem atau dengan masyarakat lain 

                                                 
29

 Hasil wawancara dengan Bapak Mallensius Musui. (Mantan Kepala Distrik Arso Timur) 
30

 Hasil wawancara dengan Bapak Mallensius Musui 



 
100 

di luar suku mannem, maka para tetua-tetua adat suku mannem? Tetua-tetua adat 

marga duduk bersama-sama untuk membicarakan jalan terbaik untuk menyelesaikan 

suatu persoalan. baik Jenis-jenis aturan dimaksud adalah sebagai berikut : 

 

a. Jenis Aturan 

Aturan-aturan seperti yang telah disinggung sekilas di atas adalah : 

1. Aturan dalam hal perkawinan 

System atau pola yang ditetapkan sebagai aturan namun bersifat tertulis 

dalam hal perkawinan di dalam lingkungan/komunitas suku Mannem, yang 

dikenal sampai saat ini adalah diistilahkan sebagai “Tukar menukar anak 

panah”. Dalam pola perkawinan suku Mannem ini biasanya dan selalu 

diatur dengan cara yang baik. Namun kemudian jika kedapatan ada terjadi 

perkawinan yang dilakukan secara diam-diam atau perkawinan lari tanpa 

sepengetahuan orang-orang tua dan saudara-saudari dari kedua pasangan, 

maka akan dikenakan sanksi yang cukup tegas pada waktu itu. Dalam 

perkawinan orang Manem,     

 

2. Aturan dalam hal Perselingkuhan/ membawa lari istri orang 

Selain aturan yang ditetapkan secara lisan untuk perkawinan ada juga 

peraturan yang ditetapkan untuk perihal perselingkuhan, atau dengan 

bahasa yang kasar, membawa lari istri orang lain.  

 

3. Aturan dalam hal Pencurian  

Aturan lain yang juga ditetapkan sebagai rambu-rambu dalam kehidupan 

tradisional orang Mannem adalah untuk hal-hal yang berkenaan dengan 

pencurian. Aturan ini ditetapkan secara lisan dan diberlakukan juga secara 

turun temurun. 

  

4.9.7. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Manem 

Di dalam tatanan budaya dan tradisi kehidupan suku Mannem, sistem kepemilikan 

tanah atau lahan, sifatnya didasarkan pada status silsilah marga-marga sekaligus 

dengan batas-batas yang diketahui secara lisan turun temurun dari orang-orang tua. 

Pengakuan setiap marga akan kepemilikan tanah atau lahan, kembali tidak terlepas 



 
101 

pengakuan secara bersama-sama oleh marga-marga yang lain. Sehingga setiap marga 

dalam suku Mannem memiliki lahan/tanahnya sendiri.  

Lahan atau tanah yang menjadi milik setiap marga dalam suku Mannem, biasanya 

mempunyai batas-batas atau berbatasan dengan tanah /lahan marga yang lain. 

 

4.10. Profil Suku Walsa 

4.10.1. Sejarah Asal Usul 

Suku Walsa adalah salah satu suku asli di Kabupaten Keerom yang mendiami 

wilayah distrik Waris, secara Etimologi, Walsa/Wolsa terdiri dari dua suku kata, 

yaitu Wal/Wol dan Sa. Wal/Wol artinya “suatu benda mati”, sedangkan Sa 

memiliki arti “Kekuatan, roh yang menggerakan”. Sehingga arti dari 

Walsa/Wolsa sebagai satuan kata adalah “Sesuatu benda mati yang digerakan 

oleh kekuatan Roh hingga menjadi hidup dan Sempurna”.   

Suku Walsa dari proses perjalanan silsilahnya, terbentuklah Marga-marga dan 

Sub-sub marga seperti : 1). Maunda; 2). Mai; 3). Meho; 4). Amo; 5). Swo; 6). 

Wey; 7). Dambo; 8). Psebo; 9). Muenda; 10). Tuo; 11). Laho; 12). Dahai; 13). 

Epi; 14); Endah; dan 15). Wos. Dan sekian marga yang ada, ada beberapa marga 

yang menetap di Papua New Guinea.  

Tempat keramat suku Walsa disebut “Tongg” atau tempat yang tinggi. 
31

 

 

Sejarah dan struktur asal usul suku Walsa pada awalnya melalui beberapa 

tahapan proses di dua tempat, dua tempat yang ditempati oleh orang Walsa 

dahulu di sebut Swah dan Punduundun. Swah adalah kampung yang berada di 

daerah gunung/perbukitan sedangkan Punduundun merupakan kampung yang 

berada di dataran rendah atau lembah. Ketika pertama kali orang Walsa 

menempati dua tempat tersebut, seiring waktu berjalan dan berlalu, masyarakat 

suku Walsa mengalami perkembangan dan pertumbuhan yang sangat pesat dalam 

kehidupan tradisi mereka waktu itu.  

Atas perkembangan dan pertumbuhan yang terus berlangsung, maka terjadilah 

perang saudara. Semangat yang menjadi dasar dan mendorong pecahnya perang 

saudara itu disebabkan oleh keinginan untuk memperluas wilayah, tetapi setelah 

                                                 
31

 Semua data dan informasi terkait suku diperoleh dari Hasil Wawancara dengan Bonafasius A. Muenda, 

Mantan Kepala Distrik Waris dua periode, Mantan Ketua LMA dua Periode, Ketua Komisi C DPRD Kabupaten 

Keerom.  



 
102 

perang berakhir, Punduundun (Orang di daerah dataran rendah) tidak 

disingkirkan, hanya bergeser untuk menentapkan kepemilikan-kepemilikan atas 

lahan atau tanah yang ada wilayah tersebut. Selanjutnya, akibat dari perang 

saudara yang pecah waktu itu, menyebabkan terjadinya pergeseran-pergesaran 

tempat sejarah yang dianggap keramat dan hilangnya benda-benda peninggalan 

nenek moyang orang Walsa.   

 

Menurut Kepercayaan (Mite) dalam tradisi orang Walsa, tempat-tempat sejarah 

yang dianggap keramat, yang mana dahulu menjadi tempat asal mula terjadinya 

nenek moyang mereka baik dalam wujud hewan seperti Kasuari, Burung, Ikan 

dan lain sebagainya, mempunyai relasi terhadap orang Walsa yang berhak atas 

tempat keramat tersebut. Sehingga dahulu, atas relasi yang ada, nenek-nenek 

moyang ini bisa dipanggil dan akan datang dengan wujud jelmaan asli seperti 

yang sudah diceritakan dan dipercaya secara turun-temurun sejak nenek moyang 

ada.    

 

Suku Walsa dalam sejarah dan perkambangannya, juga mengalami penyebaran 

ke beberapa wilayah di kabupaten Keerom tetapi juga sampai di luar Kabupaten 

Keerom. Suku Walsa yang sebelumnya menyebar sampai di distrik Senggi, itu 

masih ada sampai saat ini dan mereka menjadi suku Swal dan Swal Towol, dan 

menetap di Senggi Kota. Selain di distrik Senggi, ada juga orang walsa yang 

pergi ke distrik Arso Timur dan menjadi suku Mannem. Orang Walsa yang ada di 

suku Mannem itu sampai sekarang menggunakan marga Musui.   

 

Berdasarkan kisah mitologi silsilah asal usul suku Walsa secara turun-temurun, 

antara setiap marga yang ada dalam suku Walsa itu sendiri, ada yang berasal dari 

Kasuari, burung Rajawali//Garuda, Ikan, Buaya dan juga burung Cenderawasih. 

Penjelmaan nenek moyang marga-marga dalam suku Walsa, melalui tahapan 

proses yang terus berganti, hingga menjadi manusia yang sempurna.    

 

4.10.2. Bahasa dan Persebaran 

Bahasa Walsa dituturkan oleh masyarakat Kampung Pund, Distrik Waris, 

Kabupaten Keerom, Provinsi Papua. Selain di kampung itu, bahasa Walsa 

dituturkan juga di Kampung Banda, Paw, Mo, dan Kalifam. Menurut pengakuan 



 
103 

penduduk, di sebelah timur Kampung Pund, yaitu Papua Nugini dituturkan bahasa 

Walsa; di sebelah barat, yaitu Kampung Ampas dituturkan bahasa Fermanggen; 

dan di sebelah selatan, yaitu Kampung Yabanda dituturkan bahasa Yabanda
32

. 

Saat ini Bahasa Walsa/Wolsa hanya dapat dipercakapkan dengan fasih oleh 

orang-orang tua, sedangkan anak-anak suku Walsa/Wolsa tidak begitu fasih 

berbahasa Walsa. Menurut Bapak Bonifasius Muenda, mengakui bahwa, generasi 

suku Walsa hari ini, sudah banyak  yang tidak bisa menuturkan bahasa 

Walsa/Wolsa dengan fasih dalam kehidupan sehari-hari, baik di perkampungan 

atau di kota. 

Persebaran Bahasa Walsa/Wolsa tersebar berdasarkan sebaran Suku Walsa, yang 

telah tersebar sejak dahulu sampai ke beberapa wilayah atau distrik lain.  Sebaran 

suku Walsa tersebar sampai di wilayah distrik Senggi dan menjadi suku Find. 

 

4.10.3. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman 

Bentuk Rumah adat Suku Walsa/Wolsa 

Rumah adat Suku Walsa/Wolsa pada umumnya sama dengan rumah adat suku-

suku lain yang mendiami beberapa wilayah di Kabupaten Keerom yang rupa dan 

bentuknya sama dengan Honai. Pola pembangunan rumah adat dimulai dari 

rangka dengan satu tiang raja ditanam di titik tengah dan dikelilingi beberapa 

tiang yang juga ditanam melingkar. Sedangkan bahan yang diambil untuk 

menjadi dinding menggunakan kulit Kayu (Eltop). Selanjutnya untuk pengatapan, 

bahan yang juga diambil untuk digunakan sebagai atap adalah dari daun alang-

alang dan daun sagu (Rumbia).  Sementara untuk lantai rumah, biasanya orang 

Walsa menggunakan Kulit Pohon Nibun atau disebut (Sub).  

 

Pola Permukiman 

Pola Permukiman pada kehidupan tradisional masyarakat suku Walsa/Wolsa 

dahulu berbentuk huruf ”U”. dan berada pada wilayah daratan tinggi, atau 

gunung-gunung. Setelah masuknya Gereja dan Pemerintah, masyarakat suku 

                                                 
32 Bahasa Walsa di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id)  
 



 
104 

Walsa yang hidup era modern memiliki rumah yang bentuknya berjajar dan 

saling  berhadapan serta ditengahi oleh jalan umum.  

 

4.10.4. Mata Pencaharian Hidup 

Dalam kehidupan tradisional secara umum orang Walsa/Wolsa, mengenal 

beberapa mata pencaharian yang dilakukan sehari-hari untuk bertahan hidup. ada 

orang yang hidup sebagai Petani, sebagai pemburu binatang liar, dan ada juga 

yang hidup sebagai peramu sagu dan lain-lain. 

 

4.10.5. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

Dalam komunitas masyarakat Walsa/Wolsa, dipimpin oleh seorang “Kwilwul”, 

kepemimpinan seorang Kwilwul dapat dibagi dalam tiga tingkatan, yaitu :  

1) Kwilwul 1, Kwilwul yang memerintah di tingkat Kabupaten, tingkat  atau 

jangkauan koordinasinya meliputi seluruh wilayah Tabi; 

2) Kwilwul 2, Kwilwul yang tupokasinya mengawasi di tingkat Suku-suku, 

atau tingkat koordinasinya melingkupi suku-suku yang ada di kabupaten 

Keerom. Sedangkan  

3) Kwilwul 3, Kwilwul yang menjalankan tugas dan perintah dari kwilwul 1 

dan Kwilwul 2. Kwilwul 2 tingkat koordinasinya melingkupi tingkat suku 

dan marga.  

Koordinasi Kwilwul 1, yang pertama kali dilakukan di gunung Sutu, Gunung 

Cycloop sampai dengan gunung Solo di Genyem. Koordinasi ini dilakukan untuk 

secara bersama-sama menentukan batas-batas wilayah tanah adat masing-masing.  

Koordinasi Kwilwul 1, yang kedua, dilakukan di Gunung Solo Genyem untuk 

pembagian harta kekayaan tradisional dan memutuskan nilai-nilai budaya 

perkawinan dan sanksi-sanksi  budaya. 

 

4.10.6. Sistem Kepemilikan Tanah Dalam Budaya Suku Walsa 

Dalam tatanan kehidupan tradisional masyarakat Suku Walsa, ada diberlakukan 

pola pembagian tanah yang ditetapkan di tingkat marga hingga di tingkat 

keluarga. Setiap lahan yang sudah ditetapkan, dikhususkan untuk bagikan kepada 

marga tertentu atau keluarga tertentu berlaku untuk seterusnya dan dikelola 

secara turun temurun. Tanah/lahan yang dibagikan kepada marga atau keluarga 



 
105 

tertentu diketahui batas-batasnya oleh marga dan keluarga yang lain dan tidak 

dapat diganggugugat. Sehingga secara otomatis lahan yang sudah dibagikan 

menjadi hak penuh oleh marga atau keluarga yang telah diberikan. 

 

4.11. Profil Suku Fermanggen 

4.11.1. Sejarah Asal Usul 

Hal yang hampir sama, juga terjadi pada sejarah dan asal usul Suku Framanggem, 

sebagai salah satu suku asli yang berada di Kabupaten Keerom, distrik Waris. 

Secara etimologi kata Framanggem dibagi menjadi dua suku kata, yaitu; Fra dan 

Manggem. Fra artinya “ulang-ulang atau suatu benda” dan Manggem artinya 

“apalagi, siapa lagi, sudah tidak ada lagi”. Sehingga Fermanggem diartikan 

“Saya sebagai manusia sempurna”. Tahapan penjelmaan yang terjadi pada Suku 

Walsa/Wolsa dari sesuatu yang mati kemudian digerakan oleh kekuatan roh dan 

menjadi hidup serta sempurna adalah proses yang kemudian menyatakan 

keberadaan Suku Fermanggem bahwa, selesailah sudah, saya adalah manusia 

Sempurna. (Framanggem). Tempat keramat suku Fermanggem disebut 

“Yualngga”. 
33

  

 

4.11.2. Bahasa dan Persebaran 

Bahasa Fermanggem dituturkan oleh mayoritas penduduk Kampung Ampas, 

Distrik Waris, Kabupaten Keerom, Provinsi Papua. Menurut pengakuan 

penduduk, di sebelah timur, barat, dan selatan Kampung Ampas dituturkan bahasa 

Walsa, sedangkan di sebelah utara dituturkan bahasa Taikat
34

. 

Orang Framanggem atau suku Framanggem dalam aktifitas hidup kesehariannya 

di lingkungannya, mereka saling bersosialisasi dan berinteraksi dengan mereka 

menggunakan Bahasa Framanggem. Ada beberapa kata-kata dalam Bahasa 

Framanggem yang diklasisifkasi seperti berikut, sebagai bukti bahwa suku 

Framanggem mempunyai Bahasanya sendiri di antara beberapa suku yang lain di 

Kabupaten Keerom. 

 

 

                                                 
33

 Hasil Wawancara dengan Bapak Johanes Tawa  
34 Bahasa Fermanggem di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id 



 
106 

 

4.11.3. Mata Pencaharian Hidup 

Dalam mememuhi kebutuhan sehari-hari, baik makan, minum pakai dan lain-lain, 

Suku Framanggem menggantungkan hidup mereka dengan Mata pencaharian 

tradisional seperti berladang/berkebun, berburu dan meramu sagu. Aktifitas 

pencaharian ini dilakukan pada zaman dulu dan masih terus dilakukan hingga 

saat ini. Dalam hal berburu dan berkebun, wilayahnya sudah ditetapkan atau 

ditentukan, sehingga warga suku Framanggem tidak sebarang membuka kebun 

atau berburu ditempat yang salah.  

 

3.1.1.1. Berladang/berkebun 

Suku Framanggem seperti halnya suku-suku lain yang ada di 

Kabupaten Keerom, menggantungkan hidup mereka dengan berkebun, 

tanaman yang biasanya ditaman berupa umbi-umbia, sayur-sayuran,  

rica tomat dan lain.  

 

Dalam hal berkebun, ada pola yang diterapkan secara turun-temurun 

oleh Suku Frammanggem, menurut (Bapak Johanes Tawa) bahwa 

dahulu orang-orang tua ketika akan membuka satu wilayah baru untuk 

berkebun, mereka menerapkan system Kolektif atau secara bersama-

sama. Namun sebelum pergi dan menebang hutan untuk berkebun,  

memulai semuanya dalam rapat keluarga atau disebut Mo. Didalam 

Mo semua hal terkait Proses penyiapan hingga pembagian dibicarakan 

secara bersama-sama, dan dipimpin oleh ketua marga atau pendeta 

adat yang  disebut  Boangg mi.  

 

3.1.1.2. Berburu hewan liar 

Sama halnya dengan berkebun, sebagian orang suku Framanggem 

yang menggantungkan hidup mereka dengan menjadikan berburu 

sebagai mata pencaharian utama, akan di mulai dalam sebuah rapat 

keluarga atau yang disebut Mo. Setelah wilayah berburu ditentukan, 

barulah beberapa pemuda yang akan pergi berburu dikumpulkan 

kemudian diberkati oleh ketua marga, agar Pemuda-pemuda yang 



 
107 

pergi berburu dijagai Oleh Tuhan pemilik alam semesta dan leluhur 

mereka sendiri.   

 

3.1.1.3. Meramu Sagu 

Selain Berkebun dan berburu hewan liar, sebagian Suku Framanggem 

juga menggantungkan hidup mereka dengan maramu sagu. Dalam hal 

meramu Sagu, ada langkah-langkah yang dilakukan lebih awal, 

 

4.12. Profil Suku Find 

4.12.1. Sejarah Asal Usul 

Etnis Find terdiri atas tiga kelompok suku besar yang secara struktur 

dalam pengelompokannya dalam tiap kelompok suku terbagi dalam 

dua kelompok suku yang disebut suku atas dan suku bawah. 

Kelompok-kelompok ini hidup bersama dalam satu komunitas yang 

disebut dengan Etnis Find yang hidup dan menempati wilayah adat 

mereka di distrik Senggi. 

Senggi berawal dari kata Singg yang menunjuk pada salah satu 

kelompok kerabat dalam suku besar Find yang menempati daerah 

yang sekarang ini adalah Senggi. 

Selain suku Find, juga terdapat orang Usku dan Dubu sebagai tiga 

kelompok suku di dataran Senggi. Ketiga kelompok suku inilah yang 

tersebar pada daerah dataran tinggi yang berbatasan dengan Negara 

PNG yang membentuk kelompok klen atau keret yang sebagai 

kesatuan hidup mereka. 

Kesatuan hidup bukanlah kelompok kekerabatan atau bukan 

karena adanya ikatan kekerabatan. Kesatuan hidup terbentuk karena 

ikatan tempat kehidupan seperti di kampung Find, Usku dan Dubu. 

Bentuk kelompok ini seperti kelompok berburu dan organisasi sosial 

lainnya dengan ciri dan prinsip yang membentuk suatu ikatan 

emosional dan budaya yang dijadikan sebagai identitas dalam 

komunitas (kesatuan hidup). 

 

4.12.2. Bahasa dan Persebaran 



 
108 

Bahasa Find adalah salah satu bahasa yang digunakan oleh 

masyarakat di Distrik Senggi sebagai bahasa dalam komunikasi sehari- 

hari antar masyarakatnya,dan menggunakan Bahasa Indonesia 

sebagai bahasa dalam hubungannya dengan suku lain. 

Berdasarkan kondisi geografis, bahasa Find termasuk bahasa border land 

(bahasa perbatasan). Bahasa Find/Senggi termasuk Trans New Guinea 

Phylum, Northern Subphylum-Level Superstock, Border Stock yang 

termasuk Waris Family (Silzer and Clouse, 1991). Family Waris terdiri 

dari 4 (empat) bahasa yang sudah didata oleh SIL, yaitu : Waris, Manem, 

Senggi/Find, dan Waina. Beberapa bahasa lain belum terdaftar karena 

minimnya penelitian oleh para ahli bahasa. 

Bahasa Find sama dengan bahasa Non-Austronesia lainnnya yaitu 

memiliki cross reference berupa pemarkah kata dan persona pada verba, 

serta memiliki beberapa tata bahasa khusus.  

4.12.3. Organisasi Sosial dan Sistem Kekerabatan 

 

 

 

  

 

 

Nangai 

Mangu 

Nengei 

Waas 

Yamanda 

Marga 

Fund Ryun Tomfal-Yamfal Sing-Swal 

 

Mlo kabalyakha 

Kelompok keturunan dari leluhur yang sama 

  

 
Marga 

Marga 



 
109 

 

 

4.12.4. Sistem Kepemimpinan 

Dalam konsep kepemimpinan tradisional kelompok-kelompok etnis di 

Mamta dikenal dengan tipe ondoafi, yang dikenal dari    ciri pewarisan 

dan sistem birokrasi tradisional, tetapi dari hasil temuan data pada 

penelitian pada Etnis Find Kabupaten Keerom, ada beberapa konsep yang 

berbeda dengan konsep ondoafi pada umumnya. Pada prinsipnya Etnis 

Find dibagi menjadi tiga keret yaitu ; (1) Sing-Swal (2) Tomfal-Yamfal (3) 

Fun-Diryun, yang dipimpin oleh kepala-kepala keret yang bersifat otonom 

(mandiri). Kriteria yang digunakan dalam menentukan seorang kepala 

keret masih mengunakan kriteria-kriteria asli dalam tradisi Etnis Find. 

Bagan struktur kepemimpinan Etnis Find 
 

 

chiefman 

Per linipek 

   

Kriteria pemilihan 

kriteria modern 

 

Kemampuan 

umum 

kampong 

Dipilih berdasarkan 

voting antar kelompok 

marga 

Lepek fun Lepek fun Lepek fun 

 

kepala klen 

   

 

 

Kelpi 

Uslai 

Nangai 

Mangu 

Nengei 

 

 

 

Mella 

Ndi 

 

Soom 

 

asli (tradisi) Find 

Anak tertua 

Menguasai 

tradisional 

Mengetahui  

antar marga 

senior 



 
110 

Etnis Find menyebut ketua keret sebagai ”Lepek Fun”. Kepala keret ini 

membawahi beberapa marga di dalam kampung. Tiga keret Etnis Find 

tersebut dipimpin oleh seorang pemimpin yang lebih tinggi yaitu ”per 

linipek”. Yang menarik dan sedikit berbeda dengan konsep Ondoafi 

adalah sistem kepemimpinan ”per linipek” yang dipilih berdasarkan 

musyawarah yang dilakukan oleh ketiga keret tersebut atas persetujuan 

klen-klen senior yang  dipimpin oleh kepala keret dan setiap anggota keret 

dari klen senior dapat menjadi pimpinan apabila memiliki kriteria-kriteria 

yang telah disepakati. 

 

4.13. Profil Suku Tabu - Elseng 

4.13.1. Sejarah Asal Usul 

Komunitas Tabu Elseng yang ada di Distrik Skanto merupakan bagian dari komunitas 

yang sama ,yang hidup di dalam dua Kabupaten , yaitu Jayapura dan Keerom  dengan 

tradisi perpaduan budaya orang Elseng , orang Yapsi , orang Jadam di Unurum – 

Guay , orang Kaureh dan Orang Gresi kabupaten Jayapura. 

Orang Elseng hidup dalam komunitas-komunitas adat mereka dibeberapa lokasi mulai 

dari kampong Bengguin Progo distrik Kemtuk, Kwarjab distrik Yapsi di kabupaten 

Jayapura, Koya Koso di Kota Jayapura serta Kampung gudang GAram distrik skanto, 

Kabupaten Keerom.  

Beberapa informasi yang berhasil diperoleh, menyebutkan bahwa kelompok suku ini 

berasal dari PNG bersama suku Walsa dan Fermanggen pada distrik Waris kabupaten 

Keerom yang kemudian tersebar karena hal prinsip dalam komunitas adat mereka 

pada masa lampau.  

Sekilas tentang sejarah persebaran suku elseng menjelaskan bahwa pada masa lampau 

masyarakat adat tinggal secara terpisah dalam komunitas-komunitas kecil di sekitar 

sungai Sepik di timur kabupaten keerom,. Seorang tokoh yang bernama “Kiki Blani” 

yang di yakini sebagai nenek moyang mereka keluar menuju daerah di sebelah barat 

untuk menemukan sebuah lokasi tempat tinggal lalu menetap di sebuah lokasi yang 

diberinama “Yakre” sebagai lokasi sejarah persebaran suku elseng. Kiki Blani hidup 

dengan berburu dan meramu hasil hutan yang ada dilokasi tersebut. Dalam upaya 

pencaharia lokasi sumber makan yang baru, lalu tokoh Kiki Blani atas petunuju para 

leluhur dalam mimpi lalu berpindah lagi kearah utara dan bermukim di sekitar pantai 

holtekamp setelah melihat hamparan air yang sangat luas yang dalam bahasanya 



 
111 

disebut dngan istilah Wafyudi”. Pada suatu malam, Kiki Blani mendapat mimpi untuk 

mengambil getah pohon sagu atau yang disebut dengan istilah “Semela Wiwit”dalam 

bahasa Elseng  sebagai “Penemuan Pertama” bahan makanan baru. Dalam mimpi 

tersebut Kiki Blani harus memangkur sagu tersebut dan diperas isinya dengan air 

sampai memperoleh sarinya lalu di bakar dalam bentuk bulatan kecil “Blabu” agar 

dapat dikonsumsi dengan daging asar. 

Atas petujuk para leluhur kemudia Kiki Blani meneruskan perjalananya kearah 

selatan dan “Menciptakan” dusun-dusun sagu dari Blabu yang telah dibentuk 

sebelumnya. Kiki Blani kemudian Kembali kelokasi awalnya di Yarke lalu pindah 

lagi kelokasi Singgriya (Arso 1atau kampong sanggriya saat ini. red) dan kemudian 

meneruskan perjalanannya sampai di “Blumsmon” disekitar sungai Grime di 

kabupaten Jayaoura lalu tinggal menetap dan berkembang menjadi kelompok suku 

Elseng yang ada saat ini.  

 

4.13.2. Bahasa dan Persebaran 

Bahasa Elseng dituturkan di Kampung Koya Koso, Distrik Abepura, Kampung 

Skamto, Benquin di keerom serta Skoiri Aimbe di Kemtuk Gresi
35

.  

Bahasa Elseng merupakan kelurga bahasa pada rumpung Trans New guinea 

phylum dengan jumlah penuturnya yang semakin berkurang karena pembauran 

kelompok suku Elseng dengan komunitas lainnya yang menggunakan bahasa 

Indonesia dan bahasa-bahasa local papua lainnya seperti bahasa Orya, bahasa 

Gresi, nimboran, kemtuk, bahasa Sentani dan beberapa bahasa local lainya.  

 

4.13.3. Mata Pencaharian Hidup 

Matapencaharian adalah sebuah Sistem produksi sebagai satu kesatuan aktifitas 

dalam rangka pengelolaan dan pemanfaatan Lahan serta SDA yang dimulai 

dengan sebuah perencanaan sampai menghasilkan sesuatu yang diharapkan. 

Masyarakat Elseng secara tradisional, arif dalam mengelola berbagai potensi 

sumber daya alam yang ada diatas ulayat mereka dengan menggunakan berbagai 

peralatan tradisional dan berdasarkan pada nilai-nilai keberlanjutan dan konservasi 

tradisional mereka. Dalam melakukan pengelolaan dan pemanfaatan lahan dan 

SDA yang ada, seperti penjelasan-penjelasan diatas bahwa selain secara 

perorangan mereka juga pergi dalam kelompok (baik kelompok laki-laki, maupun 

                                                 
35 Bahasa Elseng di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id  



 
112 

perempuan) ataupun dengan menggunakan keluaraga luas, tujuan pengelolaannya 

juga selain untuk konsumsi rumah tangga juga untuk kebutuhan pasar. Bentuk dan 

Jenis aktivitas produksi selain dari hasil kebun, berburu dan meramu sagu.  

aktivitas produksi dilakukan oleh penduduk baik secara individu maupun 

kelompok dengan memanfaatkan rumah tangga ini, keluarga luas mereka sebagai 

tenaga kerja. Hasil yang diperoleh, selain untuk konsumsi keluarga, dibagikan 

kepada anggota keluarga lainnya maupun untuk kebutuhan pasar. 

Kehidupan orang Elseng memiliki tiga karakter yang cukup kontras dalam 

aktifitas sosial ekonomi, yaitu Kelompok pertama adalah orang Elseng yang 

masih hidup dengan nomaden, seperti  klen – klen Teet , Nisaaf dan Wenawey pada 

lokasi-lokasi yang sangat terisolir di wilayah kabupaten jayapura; kelompok 

kedua adalah orang elseng yang hidupnya telah menetap seperti komunitas 

Pnaimon di Kampung Kuarjab Distrik Yapsi ; Imelly ,Semse dan Kossu di Kampung 

Bengguin Proggo Distrik Kemtuk dan gudang garam di keerom dengan pola hidup 

supsisten; sedangkan kelompol ketiga adalah kelompok Urban yang telah 

melakukan penyesuaian-penyesuaian seperti klen Tabisu dari Kiyeep dan 

sebagainya Nisaf , Imelly dan Semse, ullop dengan pola ekonomi pasar.  

 

 

4.14. Profil Suku Beyaboa 

4.14.1. Bahasa dan Persebaran 

Bahasa Beyaboa termasuk dalam rumpun bahasa Austronesia pada Trans New 

Guinea phylum yang dituturkan oleh masyarakat Kampung Ubiyau, Distrik Arso 

dan Kampung Skanto Distrik Skanto , Kabupaten Keerom, Provinsi Papua. 

Menurut pengakuan penduduk, wilayah tutur bahasa Beyaboa di sebelah timur 

Kampung Ubiyau berbatasan dengan wilayah tutur bahasa Melap, di sebelah barat 

dengan wilayah tutur bahasa Muluh, di sebelah utara dengan wilayah tutur bahasa 

Marap, dan di sebelah selatan dengan wilayah tutur bahasa Abrap
36

. 

4.14.2. Bentuk Rumah dan Pola Pemukiman 

Pada masa lalu, masyarakat Byaboa membangun rumah-rumah mereka pada 

tepian kali/ Sungai-sungai dilokasi awal mereka secara berkelompok berdasarkan 

wilayah kelola masing-masing kelompok, yaitu Kampung Nyau, Bugisom, 

                                                 
36 Bahasa Beyaboa di Provinsi Papua Barat - MIMDAN (merajutindonesia.id 



 
113 

Josku, Berni, Girere, Gimbrimoro, Sauwiiyu. rumah-rumah tersebut dibangun 

berdasarkan kelompok kekerabatan mereka, baik Keret Wii dan Khaya serta 

Marga-marga yang ada didalamnya.  

Rumah-rumah dibangun menggunakan Atap daun Rumbia dengan bahan dasar 

kayu dan dibangun berbentuk panggung. Setelah masuknya pemerintahan dan 

relokasi kampong-kampung tesebut, maka bentuk rumah dan pola perumahan 

masyarakat telah berubah mengikuti bentuk dan pola perumahan baru. 

Saat ini pemukiman orang Beyaboa dibangun diteoian jalan, baik pada kampong 

Skanto maupu kampong Ubiyau dan Bate. Rumah-rumah dibangun berdasarkan 

kelompok marga-marga yang ada.  

Secara tradisi, Orang Beyaboa mengenal beberapa bentuk rumah, yaitu :  

  “Karawari” atau rumah Adat yang dibangun sebagai tempat melaksanakan 

seluruh ritual adat mereka. Selain ritual-ritual adat, rumah ini juga berfungsi 

sebagai pusat pendidikan tradisionla atau inisiasi bagi anggota-anggota 

kelompok baru dalam proses pendewasaan secara adat.  

 Rumah Pemuda/ Rumah Bujang 

 Rumah Tinggal 

 

4.14.3. Mata Pencaharian Hidup 

Suku Beyaboa merupakan kelompok masyarakat yang sebagian masih hidup 

dengan pola hidup Nomaden. Orang Beyaboa masih suka melakukan perburuan, 

baik secara individu maupun kelompok keturunan mereka.  

Pada masa lalu, terdapat organisasi kerja dalam pengelolaan lahan mereka. 

Aktifitas pengelolaan dilakukan berdasarkan kesepakatan waktu oleh semua 

anggota kelompok. Pada saat yang telah ditetapkan, semua kelompok akan 

berangkat bersama-sama dan mulai membagi masing-masing kelompok 

berdasarkan lokasi dusun mereka, mulai dari kelompok pertama sampai dengan 

kelompok yang terakhir. 

Pada saat pulang, mereka akan pulang secara bersama-sama mulai dari kelompok 

(Dusun) terakhir sampai dengan kelompok pertama untuk kembali kelokasi 

kampong.   

 

 



 
114 

4.14.4. Kekerabatan dan perkawinan 

Perkawinana dengan menggunakan pola perkawinan Tukar (Yebafe) tetapi juga 

menggunakan mas kawin dalam bentuk Manik-manik (Are) dari kulit kerang/ 

siput darat atau juga dapat berupa belanga tanah. 

Perkawinan tukar merupakan perkawinan ideal yang dilakukan oleh masyarakat 

atau “nikah adat” atau “jual kepala”. 

Perkawinan tukar diyakini sebagai bentuk bertukaran “sumber Daya” tetapi juga 

sebagai bentuk pertukaran Nyawa.Dalam hal ini, apapun yang dilakukan terhadap 

perempuan oleh suami bahkan pihak keluarga laki-laki tidak bisa mendapat 

perlawanan atau dukungan dari pihak perempuannya. 

Orang Beyaboa mengenal sistem perkawinan eksogami klan, artinya mereka 

hanya kawin dengan orang diluar marga mereka. perkawinan antara marga-marga 

di Wii dengan Marga-marga di Khaya atau sebaliknya.  

Saat ini masih ada yang menggunakan kawin tukar, tetapi juga sudah 

menggunakan uang.  

Perkawinan hanya terjadi dalam 1 Yus antara Marga dalam Wii dan Khaya.  

Perkawinan juga dilakukan dalam satu rumpun Misalnya dari Kimbramoro ada 

terdapat Marga : Yamoro, Tusi, Bage, Yeter, Ainare mereka merupakan 1 

rumpun, karena tempat mencari juga bersama. 

Bentuk-bentuk hubungan sosial yang digunakan untuk mengelola kehidupan 

bermasyarakat dalam satu kesatuan social merupakan bentuk dari Struktur sosial. 

bentuk hubungan ini biasanya berasal dari hubungan yang dibangun melalui 

jaringan perkawinan dan kekerabatan sesuai dengan prinsip keturunan yang 

dianut oleh kelompok masyarakat tersebut. 

Orang Beyaboa memiliki beberapa bentuk kekerabatan yang masih tetap 

dipertahankan baik untuk kepentingan tradisi, sosial-Ekonomi lainnya serta 

hukum dan politik. Kelompok-kelompok kekerabatan tersebut adalah sebagai 

berikut : 

 Keluarga Inti/ Keluarga Batih/ Rumah Tangga 

 Marga/ Klan 

Marga atau Klen atau Fam atau keret merupakan kelompok kekerabatan yang 

bersifat patrilineal dimana anggota kelompoknya merasa berasal dari satu 



 
115 

nenek moyang yang dibuktikan dengan cerita-cerita dan sejumlah 

mitologinya, serta masih dapat dilakukan penelusuran secara geneologi.  

Marga-marga yang termasuk dalam kelompok masyarakat Beyaboa adalah 

sebagai berikut : 

 

Keret/Klan Kecil/ Moety Marga 

Wii Kiasin, Kembu, Kwambre, Usi, Taf, 

Kiriyar, Mungguai, Werare, Kwimi, 

Intagui, Anisom, Tebaisom, Awi, 

Yamoro, Bagi, Nangguar, Tuam. 

Khaya Isomo, Mou, Joku, Felba, Tagusom, 

Wake, Isagi, Kwaine, Mamkun, 

Persinggi, Siaye, Yaterl, Bate, Ainare, 

Itoyu, Sanggua 

 

 Keret/ Clan Kecil/  

Menurut penuturan narasumber dalam FGD dan wawancara pada distrik 

Skanto bahwa Wii dan Khaya merupakan dua tokoh tradisional orang Beyaboa 

sebagai keturunan dari Younggwai dan Mum yang kemudian menjadi leluhur 

kelompok-kelompok keturunan di daerah dataran Arso dan Arso Barat serta 

daerah dataran tinggi disekitar sungai Nawa dan sungai Tami.  

Kedua tokoh ini kemudian menjadi symbol kekerabarat suku Beyaboa yang 

telah mewariskan marga-marga dan sejumlah harta adat maupun wilayah adat 

serta sistem perkawinan “Tempat Kawin”pada orang Beyaboa.  

Beberapa referensi menyebut kelomopok keturunan ini sebagai sebuah Suku 

Wie-Khaya yang berbahasa Beyaboa, namun dalam penelusurannya, 

kelompok ini lebih memberikan kesan sebagai tradisi penetapan pasangan 

pengantin dalam adat beyaboa.  

 

 Kampung (Yus) 

Kampung merupakan pemukiman tradisional masyaralat adat yang berfungsi 

sebagai ruang utama dalam pengorganisasian seluruh aktifitas sosial 

kelompoknya.  



 
116 

Sebelum tinggal pada lokasi kampong “Baru”Skanto saat ini yang 

terberbentuk politis sebagai strategi “Politik” untuk pendekatan 

pembangunan, Orang Beyaboa memiliki tujuh kampong local berdasarkan 

ruang hidup dan kepemilikan wilayah, yaitu Kampung Nyau, Bugoisom, 

Josku, Berni, Girere, Gimbrimoro, Sauwiiyu. Dalam setiap Yus dipimpin 

oleh seorang Kepala kampong “Yusnanggelr” dengan anggota kelompok 

berdasarkan marga-marga pemilik ulyat yang berasal dari klen kecil Wie dan 

Khaya sesuai sejarah persebaran masing-masing marga yang ada.  

 Suku 

Suku oleh masyarakat pada lokasi studi adalah satu kelompok 

solidaritas masyarakat dan  merupakan gabungan beberapa klen/ kelompok 

masyarakat  dalam satu wilayah teritorial adat dan yang diakui secara bersama  

maupun orang lain. Beberapa hal yang menjadi dasar bagi masyarakat 

menyebut mereka sebagai satu suku adalah: Mitologi, Pengakuan orang luar, 

Interaksi antara masyarakat pendukungnya, Kesamaan bahasa, serta Pola 

hidup masyarakatnya. 

Konsep suku ini kemudian memberi ruang kepada kelompok-kelompok 

masyarakat saat ini untuk menyebut diri mereka sebagai “Suku”, dengan 

berbagai macam alasan dan kepentingan.  

Kelompok-kelompok kekerabatan ini menjadi penting dalam 

penentuan identitas masing-masing unsur kebudayaan dalam masyarakat adat 

pada wilayah ini bahkan diwilayah Papua. fungsi kelompok-kelompok ini 

menjadi kekuatan dalam sistem dan pola pengorganisasian masyarakat.  

Fungsi utama dari kelompok kekerabatan ini adalah menjaga dan mengelola 

aset kelompok berdasarkan aturan dan norma-norma yang berlaku. 

 

4.14.5. Sistem Kepemimpinan 

Dalam penyebutan istilah untuk pemimpin adat pada Masyarakat    Adat 

di Keerom maupun di distrik skanto telah mengalami pergeseran dari bentuk 

kepemimpinan Pewarisan yang terstruktur kepada bentuk kepemimpinan 

“Kesepakatan”.  

Pada masa lalu orang Beyaboa Mengenal istilah Yusnanggelr atau orang 

Orang Bijak yang biasanya memiliki pengetahuan tentang tanah dan wilayah adat 



 
117 

serta sejarah suku yang diturunkan secara patrilineal (chifman) sebagai pemimpin 

adat mereka. 

 

Dengan adanya upaya memforlkan sistem pemerintahan Masyarakat   

Adat, maka dibentuk lembaga-lembaga adat local Maupun dewan adat dengan 

struktur organisasi yang mencakup sampai wilayah kampong. 

 

Selain type kepemimpinan Kepala Klan, orang Beyaboa juga mengenal Type 

kepemimpinan Big Man. Type kepempinan ini nampk pada proses-proses perencanaan 

dan pengorganisasian masyarakat untuk kepentingan tertentu.  

 

 

 

 

Yusnanggelr 

Kepala Keret Wii 

Ketua Marga Ketua Marga 

Masyarakat Adat 

Kepala Keret Khaya 

LMA 

Kepala Suku 

Kepala Keret Wii 

Ketua Marga Ketua Marga Tua Adat 

Masyarakat Adat 

Tua Adat 

Kepala Keret Khaya 

Dewan Adat 



 
118 

Bab IV 

Penutup 

 

4.1. Kesimpulan 

Masyarakat hukum adat berhak dan dilindungi untuk membuat melaksanakan dan 

menegakan hukum adat dengan syarat Sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip 

NKRI. Negara mengakui serta menghormati kesatuan -kesatuan masyarakat Hukum 

Adat beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai prinsip Negara 

Kesatuan Republik Indonesia.  

Masyarakat hokum adat di kabupaten Keerom selain berada pada wilayah 

administrative keerom juga berada pada wilayah kabupaten Jayapura, Pegunungan 

Bintang, Kota Jayapura bahkan sampai Negara Papua New Guinea. Pola persebarannya 

berdasarkan wilayah mencari masing-masing suku berdasarkan organisasi sosial 

ekonomi mereka, sehingga ada terdapat kelompok yang jumlah penduduknya tidak 

terlalu banyak pada kabupaten keerom namun sangat banyak dan luas wilayahnya pada 

kabupaten lain atau PNG.  

Situasi tersebut diperkirakan sebagai alasan dalam pembentukan wilayah distrik-distrik 

di kabupaten Keerom.  

Kehidupan  ekonomi  penduduk  asli  Keerom  bersifat  subsistem,  yakni  setiap  usaha  

yang  dilakukan hanya   untuk   memenuhi   kebutuhan   hidupnya.   Secara   umum   

mereka   tidak   mengetahui   cara memproduksi  hasil  dalam  jumlah  yang  besar  dan  

dijadikan  barang  pasar,  sehingga  secara  tidak langsung  walaupun  hasil  kebun  

berlimpah  namun  dalam  segi  ekonomi  orang  asli Keerom,  belum mampu  

mendongkrak  kesejahteraannya. 

Penduduk  kampong - kampung  pada  umumnya  hidup  dari  meramu  sagu,  

berladang, berburu  dan kadang-kadang mencari  ikan  dan  udang  di  sungai  terdekat.  

Pekerjaan  orang  Keerom yaitu meramu  sagu  dan berburu. 

 

Sistem kepemimpinan dan penyebutan istilah pemimpin adat pada Masyarakat    Adat 

di Keerom telah mengalami pergeseran dari bentuk kepemimpinan Pewarisan yang 

terstruktur kepada bentuk kepemimpinan “Kesepakatan”. Bentuk-bentuk 

“kepemimpinan baru” yang mucul, yaitu: “Diplomat”Kampung/ Lokal, Kaum 

Intelektual atau “Amber” dan Kepemimpinan karena Karunia (Dukun) 



 
119 

 

Dinamika Masyarakat  dan kebudayaan menghantarkan manusia kepada fenomena 

sosial yang khas, yaitu konflik, perubahan sosial, dan pola perilaku yang terbentuk oleh 

karenanya. berbagai kelompok kepentingan yang “bermain” untuk kepentingan politik 

ekonomi mereka, sebagai dampak dari proses pembangunan yang mengakibatkan 

meluasnya kepentingan ekonomi pada berbagai dimensi kehidupan Masyarakat 

Penduduk Lokal di Kabupaten Keerom.  

Terjadinya “konflik” dipicu karena adanya perbedaan sudut pandang dan kepentingan 

baik dalam aspek politik, sosial budaya maupun ekonomi individu-individu berdasarkan 

kelompok-kelompok kepentingan dalam masyarakat. 

Setiap budaya cenderung untuk bertahan (tidak berubah) karena budaya digunakan 

sebagai pedoman hidup dan perubahan menggoyahkan keseimbangan sistem. Akan 

tetapi, pada kenyataannya tidak ada kebudayaan yang tidak berubah, betapapun kecilnya 

pasti ada perubahan sesuai dengan sifat kebudayaan yang dinamis.  

Kebudayaan dalam suatu kelompok masyarakat, terdapat dua unsur yaitu unsur yang 

cenderung bertahan dan unsur yang cenderung berubah sesuai dengan situasi yang 

dialami oleh suatu masyarakat. Namun demikian seperti kita ketahui juga bahwa budaya 

berfungsi membantu manusia dalam memenuhi kebutuhan hidupnya. Kebutuhan hidup 

manusia terdiri atas kebutuhan biologis, kebutuhan sosial, dan kebutuhan psikologis. 

Manusia mempunyai berbagai kebutuhan agar dapat menyesuaikan diri dengan 

lingkungan. Selain itu, kebutuhan manusia muncul sebagai upaya manusia untuk 

memanfatkan lingkungan. Manusia memiliki kebutuhan yang beraneka ragam untuk 

menyesuaikan diri sekaligus mengolah lingkungan alam berdasarkan nilai serta tradisi 

yang berlaku dalam masing-masing kebudayaan. 

 

4.2. Saran dan Rekomendasi 

Luas wilayah kabupaten Keerom dan tersebarnya kelompok-kelompok suku serta 

perbendaan pemahaman tentang maksa suku pada masyarakat adat maka saran yang 

dapat diberikan dari hasil penenelitian ini, antara lain :  

1. Membangun Komunikasi dengan Pemerintah Daerah, Dewan adat Daerah Keerom 

dan Lembaga Masyarakat Adat Keerom untuk bersama-sama melakukan identifikasi 

keberadaan masyarakat adat dalam wilayah administrative keerom 



 
120 

2. Melakukan seminar hasil penelitian untuk memperkaya ini laporan sebagai bahan 

dasar dalam pengembangan data untuk kepentingan penusunan Naskah Akademik 

Perda Pengakuan, Perlindungan dan Penguatan Masyarakat adat di Kabupaten 

Keerom. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
121 

DAFTAR PUSTAKA 

 

G.J.Held. Prof,DR, Waropen Dalam Khasana Budaya Papua, Penerbit Pedati, Pasuruan, 

2006 

Sulasman, H. DR, M.Hum dan Setia Gumilar, Msi; Teori-teori Kebudayaan dari Teori 

Hingga Aplikasi; Pustaka Setia, Bandung, 2013. 

Boelaars, Jan. Manusia Irian: Dahulu, Sekarang, Masa Depan. Gramedia. Jakarta, 1992. 

Haviland, Wiliam A., Antropologi (terjemahan). Erlangga. Jakarta, 1998. 

Mansoben, J.R. DR dan Morin, J, M.Kes, Etnografi Papua Seri I, Uncen, Jayapura, 2000. 

Ihromi.T.O. Pokok-pokok Antropologi Budaya, Yayasan Pustaka Obor Indonesia, Jakarta, 

2016. 

Prosiding Semiloka Pengembangan Pola Pengelolaan sumber daya hutan dan DAS secara 

bersama dan berkelanjutan yang mengakomodir hak dan Kepentinga masyarakat 

adat di kabupaten Mamberamo Raya, Yayasan Lingkungan Hidup Papua, 

Jayapura, 2014. 

Djeky Djot Morin, Resume Perkembangan Teori Antropologi, Centre For Melanesia Studies 

University of Cenderawasih, 2012 

Wally, H.G, dkk. Bunga Rampai : Orang Papua di Yapen, Kaimana, Sorong, Supiori dan 

Waropen, Amara Books; Yokyakarta, 2021. 

Wally, H.G Masyarakat adat, Ruang Hidup dan Investasi Sosial, Amara Books; Yokyakarta, 

2021 

Kabupaten Keerom dalam angka 2022, BPS Keerom. 

Rencana Pembangunan Jangka Menengah Daerah Kabupaten Keerom 2021 – 2025, Bapeda 

Keerom. 

 

Hasil Penelitian: 

Studi Evaluasi Dampak Pembagunan Terhadap Kehidupan Sosial Ekonomi masyarakat 

Kajian Antropologi Pembangunan, Bappeda Kaimana, 2018 

Kajian Sosial Budaya terhadap Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan 

Wilayah dan Hukum adat di Kabupaten Kepulauan Yapen, Jerat Papua, 2019 

Kajian Sosial Budaya terhadap Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan 

Wilayah dan Hukum adat di Kabupaten Supiori, Jerat Papua, 2019 

Kajian Sosial Budaya terhadap Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan 

Wilayah dan Hukum adat di Kabupaten Kaimana, Jerat Papua, 2020 



 
122 

Kajian Sosial Budaya terhadap Eksistensi Masyarakat Hukum adat dalam pengelolaan 

Wilayah dan Hukum adat suku Moi di Kabupaten Sorong, Jerat Papua, 2020 

 

Sumber Lain  

TERMARJINALISASI KELAPA SAWIT Resistensi dan Coping Orang Workwana Papua, 

Bernardus Renwarin, Satya Wacaya University Press, 2017 : 85-86 

Hugo Warami; Identitas Orang Keerom : Prespektif Studi Etno Linguistik, 2014 : 401 

(PDF) Analisis Data Kualitatif Model Spradley (Etnografi) (researchgate.net)  

Mengenal Masyarakat Adat | GEOTIMES 

SISTEM POLITIK TRADISIONAL ETNIS FIND DI DISTRIK SENGGI KABUPATEN 

KEEROM “ Struktur Sosial dan Kepemimpinan Etnis Find” - Balai Pelestarian Nilai Budaya 

Papua (kemdikbud.go.id) 

 

https://www.researchgate.net/publication/323557072_Analisis_Data_Kualitatif_Model_Spradley_Etnografi
https://geotimes.id/opini/mengenal-masyarakat-adat/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbpapua/sistem-politik-tradisional-etnis-find-di-distrik-senggi-kabupaten-keerom-struktur-sosial-dan-kepemimpinan-etnis-find/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbpapua/sistem-politik-tradisional-etnis-find-di-distrik-senggi-kabupaten-keerom-struktur-sosial-dan-kepemimpinan-etnis-find/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbpapua/sistem-politik-tradisional-etnis-find-di-distrik-senggi-kabupaten-keerom-struktur-sosial-dan-kepemimpinan-etnis-find/

